Home

Santo Eusébio de Vercelli

ormenor de icone dos Pastores do Oriente e Ocidente

Bose, 1 Agosto 2011

Homilia de ENZO BIANCHI

Esta tarde, na celebragdo da Vigilia em meméria de S. Eusébio, o Bispo - monge, fundador da nossa Igreja de
Piemonte, nés acolhemos na nossa koinonia um novo irméo

Acolhimento Litargico

de Ir. EMANUELE BORSOTTI

Escuta a homilia
de ENZO BIANCHI, Prior de Bose

Bose, 1 Agosto 2011

Questa sera nella celebrazione vigiliare nella memoria di S. Eusebio, il vescovo monaco fondatore della nostra chiesa
pedemontana, noi accogliamo nella nostra koinonia un nuovo fratello, Emanuele. L'accoglienza di un nuovo monaco é
sempre un’azione che ci rallegra, perché nuova vita entra nella nostra vita, ma soprattutto perché ancora una volta si
compie quell'offerta al Signore che € il vero culto cristiano, il culto seconda la Parola e lo Spirito (cf. Rm 12,1; Gv 4,23-
24). Ma l'accoglienza di un fratello € anche sempre un atto che ci deve interrogare sulla nostra vita monastica, sulla
risposta nostra, di ciascuno di noi e di tutta la comunita insieme, perché anche la comunita nel suo insieme € un
soggetto, un soggetto corporativo: ognuno di noi e I'intera comunita intera deve interrogarsi sulla vocazione ricevuta dal
Signore.

A volte io mi chiedo, e non sembri un linguaggio semplicemente paradossale: «Abbiamo noi iniziato a vivere la nostra
vocazione? Abbiamo iniziato a vivere la vita monastica? La vita comune, si, non foss’altro che la vita comune, abbiamo
iniziato a viverla veramente?». Possono sembrare domande che echeggiano alcuni detti dei padri del deserto, ma in
realta sono le domande necessarie per la vera dinamica della vita cristiana, che non solo non sembra mai giungere al
télos, al fine, a una certa pienezza. A volte proprio questa dinamica della vita cristiana sembra talmente contraddittoria,
faticosa, da dover essere letta come un continuo cadere, come un alternarsi di fallimenti e di brevi momenti in cui sembra
che sia riuscita qualcuna delle proposizioni che la vita monastica aveva osato fare.

C’e soprattutto un punto su cui hoi dovremmo interrogarci nel nostro cammino monastico, un punto che di fatto riassume
tutta la nostra vita, che dice I'essenziale della nostra vita di sequela dietro a Gesu. Non € solo qualcosa che possiamo
desumere dalla tradizione monastica, ma € un punto annunciato chiaramente da Gesu; e poi i Padri, soprattutto il nostro
amatissimo Basilio, hanno capito che questa é la domanda centrale che il monaco deve fare sulla sua sequela. Il punto
centrale é la rinuncia, apotaghé. Gesu ha detto: «Chi non rinuncia a tutti i suoi beni, non pud essere mio discepolo» (Lc
14,33). Dove «tutti i propri beni» non sono i beni generali, ma sono quei beni che soltanto chi si mette alla sequela di
Gesu pud discernere come beni ai quali deve rinunciare per essere semplicemente uno che segue Gesu. Nell'ottava
delle sue Regole diffuse Basilio, commentando queste parole di Gesu, scrive: «La rinuncia perfetta consiste nel giungere
al distacco dalla propria stessa vita e nel ricevere sentenza di morte, cosi da non riporre piu fiducia in se stessi». Parole
che io completerei, o meglio espliciterei, perché Basilio echeggia Paolo: «... cosi da non riporre piu fiducia in se stessi, ma
in Dio che risuscita dai morti» (cf. 2Cor 1,9). Rinunciare € una parola che oggi detestiamo, & una parola che abbiamo
espulso dal vocabolario della spiritualita cristiana, eppure cid che essa designa é l'atto reale, elementare, ma essenziale
e decisivo nel cammino della sequela: rinunciare a molte cose che riteniamo beni, fino addirittura a rinunciare alla vita,
fino ad accettare di ricevere su di noi sentenza di morte; rinunciare a cido che abbiamo, per giungere a rinunciare
addirittura a cid che siamo. In ogni caso si tratta — lo dico con le parole di Gesu — di rinunciare a se stessi, rinnegando se
stessi (cf. Mc 8,34 e par.).

Ma cosa sono i beni a cui un monaco dovrebbe rinunciare per percorrere la sua vita e realizzare la sua vocazione? Ci
sembra a volte di saperlo troppo bene, perché lo desumiamo dalle parole di Gesu: la terra, la famiglia, il lavoro (cf. Mc
10,29; Mt 19,29). Ma in realta al di la di questa triade, che € diventata classica nella vita religiosa, ci sono molte altre
rinunce che stanno davanti a colui che vuole percorrere la vita monastica. C’é innanzitutto la rinuncia ai vizi, la rinuncia
alle seduzioni. L'antico rito del battesimo chiedeva la professione triplice della rinuncia, non solo la confessione di fede in
Gesu, ma anche una rinuncia, un ripudio preciso, perché questo é richiesto dalla struttura stessa dell’alleanza con Dio: ci
si allea con Dio, ma si rinuncia agli dei, agli idoli. Ma c’é la rinuncia anche a una vita tranquilla, a una vita nella pace,

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://boseostuni.it//images/stories/preghiera/martirologio/Agosto/IMG_4365-_Eusebio_A000217A.jpg
https://boseostuni.it//images/stories/preghiera/martirologio/Agosto/IMG_4365-_Eusebio_A000217A.jpg

guando giungono le persecuzioni, e in ogni caso quando giunge I'ora della morte, che dovrebbe essere assunta come un
atto in cui si rinuncia alla vita ricevuta in dono da Dio e la si rida a Dio puntualmente come offerta eucaristica di
ringraziamento: perché rinunciare alla vita e metterla nelle mani di Dio, questa € l'eucaristia delle eucaristie che ci
attende tutti, prima di poter entrare nel Regno.

Certamente la vita monastica di cui abbiamo lunga esperienza, ci ammonisce: a ciascuno € richiesta una rinuncia,
apotaghé, ma solo ciascuno sa qual € quella rinuncia che il Signore gli chiede, la rinuncia piu costosa, quella che
richiede piu fatica, che deve essere rinnovata e confermata fino alla fine. La vocazione € sempre un mistero personale,
anche all'interno della stessa forma vitae di sequela, e io sono convinto che proprio sulla rinuncia verifichiamo le
differenze in comunita, cosi come sulla rinuncia siamo giudicati per la stessa fatica a viverla che ci accomuna tutti.
Ognuno di noi ha un suo corpo, ha una sua psiche, ha una sua storia: noi non siamo uguali, non siamo uguali né negli
affetti, né negli attaccamenti, né nelle sensibilita ma neanche nelle tentazioni e nelle seduzioni. Nella vita monastica si
impara che c’é chi di noi ha dovuto rinunciare alla sua terra e ha fatto molta fatica a rinunciarvi; altri hanno dovuto
rinunciare a cose che possedevano; altri hanno fatto un’immensa fatica a rinunciare alla famiglia, al padre e alla madre,
e magari non hanno fatto fatica a compiere altre rinunce che la vita monastica richiede. C'e chi deve rinunciare a
dominanti presenti nel suo corpo che sono incompatibili con un «corpo tempio dello Spirito santo» (1Cor 6,19); c'e chi
deve rinunciare al lavoro che aveva, allambiente in cui ha vissuto... Nessuna illusione: la rinuncia per la vita monastica
in ogni vocazione & presente, costa, € faticosa, e la rinuncia non si pud rimuovere dalla vita cristiana. Cambia solo
I'oggetto cui si deve rinunciare, perché noi siamo in questo veramente diversi.

La mia esperienza mi fa dire, ormai anziano, che 'unico ostacolo serio alla vita monastica & I'incapacita o il non voler
rinunciare. Non ci sono altri ostacoli, neanche le cadute, neanche i peccati, neanche le debolezze: tutte queste cose non
impediscono una vita monastica, ma il non saper rinunciare, questo si la impedisce. Nella vita monastica si conoscono
cadute, si puo essere attratti dai vizi e ci si puo rialzare. Ma se uno non sa rinunciare a se stesso, ai suoi beni, gli &
impedito ogni progetto di sequela cristiana. Leggevo nei giorni scorsi un passo di Gregorio Magno che mi ha fortemente
stupito. Con molta audacia Gregorio arriva addirittura ad affermare che nella vita monastica a volte i peccati di impurita e
di lussuria sono nient'altro che un rimedio offerto a chi non ha mai rinunciato a se stesso, alla propria immagine. Scrive
Gregorio Magno: «C'é chi si esalta attraverso l'orgoglio e commette un peccato interiore. Colpito dall'impurita, dalla
lussuria, viene ferito visibilmente nel corpo, perché riconosca il suo peccato invisibile nel cuore, I'orgoglio» (cf.
Commento morale a Giobbe XXVI,28). Dai peccati, dalle colpe ci si rialza, e si ricomincia «per inizi senza fine» — dice
Gregorio di Nissa (cf. Omelie sul Cantico dei cantici 8) — perché la vita cristiana & solo un re-iniziare, senza mai giungere
alla meta della santita: anzi, la santitd consiste proprio nel ricominciare. Ma per fare questo bisogna essere capaci di
rinuncia. Se non si € capaci, si € nella condizione di quell’'uomo ricco che se ne andd perché non sapeva rinunciare, e se
ne ando triste (cf. Mc 10,22 e par.). Ed é significativo che il vangelo attesti che era un uomo che aveva sempre, sempre
obbedito alla Legge: tutti i comandamenti li aveva osservati fin da quando era ragazzo (cf. Mc 10,20; Lc 18,21).

Un anziano monaco diceva: «Non basta una vita interiore profonda, non basta neppure un sincero e vivo amore per Dio
per raggiungere la santita cristiana. Occorre una capacita di rinuncia, di rinnegamento di sé, che consegni il monaco al
lavoro di Dio, all'opera che solo Dio pud compiere nel monaco. Senza rinuncia la vita interiore € soltanto una vita
intellettuale di alta qualita, 'amore di Dio € solo il frutto di una disciplina di sentimenti, ma non c’e in questo sequela
dietro al Signore». Noi dobbiamo ricordare tutto questo, e si badi bene: non si tratta di rinunciare solo al male, ma a certi
valori che sono anche buoni. Questo ¢é il prezzo della scelta che si fa, a costo di conflitti e di fatica. Maurice Bellet ha
scritto a proposito della rinuncia: «ll risultato della rinuncia & solitamente la fine del carattere conflittuale che l'inizio del
processo di rinuncia riveste. Non che si passi a una semplice tranquillita, senza piu né ansie né ferite, si passa piuttosto
alla forza, a una forza diventata libera, libera per la relazione, libera per tutto cid che vi &€ connesso. Se la rinuncia
conservasse un carattere di repressione, se restasse un conflitto bloccato, questo sarebbe il segno di un fallimento. Si
deve andare oltre, senza rimuovere la rinuncia. Il processo della rinuncia € altro dal cambiamento positivo che si scontra
con le resistenze del modo di essere di prima. Si capisce rinunciando come la rinuncia sia cosi prossima a quell’altra
operazione che ¢ la liberazione, la salvezza».

Cari fratelli e sorelle, ecco, su questo tema della rinuncia siamo invitati tutti a fare discernimento. Il mio invito € certo
rivolto a Emanuele che questa sera promette al Signore la sequela nella vita monastica in questa comunita; ma é rivolto
anche a ciascuno di noi che questa sera assume la responsabilitd di un altro fratello, altro perché nuovo, altro perché
altro. Queste parole sulla rinuncia — lo avete capito — sono nient’altro che parole ispirate dal vangelo di questa festa:
«Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per causa mia.
Rallegratevi ed esultate». Quest'ultima beatitudine rivolta da Gesu ai suoi indica anche I'estrema rinuncia che sta davanti
a quelli che hanno rinunciato per seguire Gesu. Hanno rinunciato alla terra, al lavoro, alla famiglia — «terra, casa, campi»
—, ma dovranno ancora essere pronti a rinunciare: rinunciare alla tranquillita di una vita in pace, rinunciare a essere
benedetti da tutti, rinunciare a essere lodati da tutti, rinunciare a essere accolti da tutti, anche a essere accolti a casa
propria. Se infatti & toccato a Gesu di non essere accolto dai suoi, chi siamo noi per essere sottratti anche a questa
prova? Questa beatitudine ci indica I'accettazione di calunnie, di ostilita, di persecuzioni, di non comprensione. Come &
avvenuto a Eusebio che, pur senza aver versato il sangue per il Signore, viene ricordato tra i martiri dalla grande
sapienza della chiesa, per aver vissuto questa situazione di ripudio sia da parte della chiesa stessa, nella sua porzione
ariana, sia da parte di quelli che erano i poteri della chiesa dominante.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



Se il vangelo dice che la beatitudine sta proprio in questo rinunciare addirittura alla vita nella pace, anzi alla stessa vita, a
causa della persecuzione, vuole dirci che questa € la condizione cristiana, ma € I'unica condizione per essere sale della
terra, per essere luce del mondo. E anche questa polarita noi dovremmo impararla: la polaritd del nascondimento,
perché il sale &€ sempre nascosto, non lo si vede, soprattutto quando lo si gusta nel cibo o nel pane; e dall'altra parte la
polarita di una luce manifesta, la luce addirittura di una citta posta sul monte. Nella nostra vita dobbiamo assumere
anche questa polarita tra nascondimento e manifestazione pubblica. Ma la condizione per essere sale e luce — non
dimentichiamolo — & proprio questa capacita di rinuncia, questa capacita di aver rinunciato all'inizio della vita monastica e
di allenarci a rinunciare sempre, anche piu avanti, in forme inedite, impossibili da prevedere. Si, la rinuncia arriva, e ho
l'impressione che sia l'unico dato che ritma la vita monastica, I'unico che non scompare mai.

E ora un pensiero per Emanuele. Nella grande gioia di poterlo dire fratello nella nostra comunita, io gli dico di non
dimenticare mai questa parola — rinuncia, apotaghé — nella certezza che questa gli garantira di seguire il Signore e di
essere sempre piu simile, conforme a lui. Non c¢’é un’altra parola che si pud promettere a chi si fa monaco. Ma seguire il
Signore significa una comunione con il Signore, significa non poter mai dire di essere soli, anche quando magari c'é la
solitudine rispetto agli uomini: il Signore garantisce la comunione, il Signore fa fiorire anche la solitudine di una persona.
Quindi questa parola dura — rinuncia, apotaghé — significa semplicemente comunione con il Signore, lui che ha rinunciato
addirittura alla sua condizione di essere in forma di Dio e ha voluto essere uno di noi, uno schiavo, un uomo, in tutto
uguale a noi (cf. Fil 2,6-8). L'altra parola che gli dico, guardando al suo cammino di monaco e di chi si prepara a un
servizio alla comunita e alla chiesa nell'arte liturgica, € di non dimenticare che I'eucaristia o & vissuta nel corpo, o é
eucaristia secondo la Parola (loghiké latreia: Rm 12,1) oppure non €, non €. Queste sono le parole che gli do in
consegna e sono parole che lo potranno aiutare a compiere e a portare a termine la sua vocazione, con la grazia del
Signore che non gli manchera, perché il Signore gli & vicino: il Signore lo ha chiamato fin da giovane, fin da piccolo, il
Signore lo ha voluto sempre tutto per sé e non pud mai smentire chi gli ha risposto.

Esprimo infine un grazie ai genitori. | genitori hanno solo Emanuele, ¢ figlio unico, e possiamo capire il costo di questa
offerta che questa sera fanno al Signore: lo hanno avuto dal Signore e lo ridanno puntualmente a lui, ma anche questo fa
parte della vita cristiana. lo li ringrazio perché lo hanno aiutato a essere cristiano, a sviluppare la grazia del battesimo, ad
arrivare a questa comprensione della vocazione. Un grazie lo devo esprimere anche a quanti hanno seguito Emanuele,
a don Sebastiano Galletto, che conosco, a don Domenico che lo ha accompagnato fino a qui. Tutto questo ci dice come
la vita cristiana sia una vita che si gioca come un tessuto, in cui noi siamo semplicemente i fili che costituiamo il tessuto,
ma chi tesse € Dio. Perod in questa tessitura noi cogliamo ancora una volta come Dio é fedele, come la sua Parola & una
Parola ancora efficace (cf. Eb 4,12): chiede soltanto di saper rinunciare per seguire il Signore, di saper rinunciare a sé
stessi, in molte maniere, ma in vista della salvezza e della liberta.

ENZO BIANCHI

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



