Home

Internationaler Liturgischer Kongress in
Bose/lItalien

INTERNATIONALITER LITURGISCHER KONGRESS IN BOSE/ITALIEN

ALBERT GERHARDS
Seminar fir Liturgiewissenschaft, Universitat Bonn

Zum funften Mal in Folge (insgesamt zum sechsten Mal) tagte vom 5. bis 7. Juni 2008 im norditalienischen Kloster Bose
(Magnano/Biella, Piemont) ein Internationaler Kongress zu Themen des Kirchenbaus und seiner kunstlerischen
Ausgestaltung, veranstaltet vom gastgebenden Benediktinerkonvent und dem Nationalen Biro fur die Kulturgiter der
Kirche der Italienischen Bischofskonferenz. Der mit Uber 230 Teilnehmenden aus unterschiedlichen Kompetenzen und
Interessensgebieten (Architektur, Kunst, Theologie) und aus zahlreichen Landern ausgebuchte Kongress befasste sich
mit dem Themenspektrum ,Heilige Versammlung. Formen, Gegenwartsweisen, Vorsitz“. Damit wurde ein thematisches
Spektrum abgeschlossen, dass nach einem allgemeinen Auftakt tber die erneuerte Liturgie in den 90er Jahren seit 2003
den liturgischen Raum und seine Orte in den Blick nahm: den Altar, den Ambo, den liturgischen Raum und seine
Orientierung, das Baptisterium. Aus verschiedener Warte — kunsthistorisch, architekturwissenschaftlich, philosophisch,
soziologisch, theologisch — wurde unter anderem Uber konkrete Raumgestalten und kiinstlerische Umsetzungen, aber
auch Uber biblische und theologische Grundlagen oder humanwissenschaftliche Fragen referiert und diskutiert. Wie die
vergangenen Kongresse wird auch der diesjahrige in einem reich bebilderten Sammelband des hauseigenen Verlags
(Edizioni Qigajon, Monastero di Bose: www.monasterodibose.it) dokumentiert.

Der diesjahrige Kongress vollzog eine Zirkelbewegung nach, wie sie aus derzeitiger Sicht die vergangenen hundert
Jahre der Entwicklung der katholischen Liturgie bilden. Der erste Teil ging Uber die ,Heilige Versammlung” und ihre
unterschiedlichen Formen. Zu Beginn referierte der belgische Benediktiner Frédéric Debuyst OSB (Saint-André de
Clerande, Lowen) Uber ,Die lebendige Versammlung - eine immer unerreichte Fulle*. Ausgehend von
Schlusselerfahrungen des Ambrosius und des Augustinus wahrend der Osternacht 386 in Mailand schilderte er die
liturgischen Erfahrungen der ,neuen Gemeinde" auf Burg Rothenfels bei der Osternacht in den dreil3iger Jahren, die die
Idee des kinftigen Volkes Gottes antizipierte. Die vom Architekten Rudolf Schwarz im Dialog mit Romano Guardini
geschaffene Raumsituation bot dazu den entsprechenden Rahmen. Die Reduktion des Raums auf das Wesentliche trug
dazu bei, dass Sakralitat sich nicht an Dingen festmachte, sondern an die handelnden Personen gebunden war. Heute
scheint wieder eine Wende zum Objekt eingesetzt zu haben, die die Versammlung scheinbar davon enthebt, selbst
sacramentum mundi zu sein und fir Hinzukommende einladend zu wirken.

Eine Einfuhrung in die Theologie des Leibes unter dem Titel ,Kdrper, berufen, einen Leib zu bilden” legte der italienische
Theologe Giuseppe Busani (Piacenza) vor. Darin wurde im Anschluss an neuere Ritualtheorien eine Begriindung fur die
faktische Versammlung als theologische GroéR3e gegeben. Nur in der Annahme der Leiblichkeit kann die Wirklichkeit der
Erlésung erfahren und zugleich die Differenz zwischen dem ,Schon” und dem ,Noch nicht* ausgehalten werden. Rituale
regeln das Spiel von Nahe und Distanz, indem sie die notwendige Spannung aufrecht erhalten. Die unterschiedlichen
Formen und der Versammlung in der Geschichte und ihre theologischen Hintergriinde behandelte Giuliano Zanchi
(Bergamo). Die jeweiligen Formen sind einerseits Kind ihrer Zeit, haben andererseits aber vom Evangelium her eine
Kontrastfunktion zu erfullen. Fir die demokratischen Gesellschaften der Nachmoderne sind die angemessenen
Lésungen noch zu finden. Auf die besondere Form des liturgischen Raums mit dem beherrschenden Verkiindigungsort
(Bema) in der Mitte des Kirchenschiffs bezog sich der Spanier Sebastia Janeras (Barcelona) — eine Alternative zur
Monopolstellung des Altars seit dem Mittelalter im Westen? Der amerikanische Lutheraner Gordon Lathrop
(Philadelphia) referierte tiber das Thema ,Bilder der Versammlung, Bilder der Kirche.” Eindrucksvoll ist die ntl. Vielfalt der
Bilder, gegentber denen die faktische Entwicklung der liturgischen Versammlung als Bild vielfach eine Verarmung
darstellt.

Eine Konkretisierung erhielt das Tagungsprogramm durch drei Prasentationen von Fallbeispielen exemplarischer
Kirchenraumgestaltungen unter dem Gesichtspunkt der Kathedra, des Priestersitzes und der Aufbewahrung der
Eucharistie. Die Kunstwissenschaftlerinnen Claire Genin und Monika Schmelzer berichteten aus Frankreich und Belgien
bzw. aus Deutschland und Osterreich und die Architekten Giorgio della Longa und Antonio Marchesi aus Italien. Aus
deutscher Perspektive Uberrascht die anhaltende Aktivitdt im Kirchenbau in Italien und Frankreich. Die Beispiele
verdeutlichten die Schwierigkeit, den Sitz des Vorstehers der Versammlung so zu gestalten und zu positionieren, dass er
den Dienst der Leitung unterstiitzt und nicht wie ein Thron wirkt.

Die Theorie zum Thema Leitungsdienst wurde den praktischen Beispielen nachgeliefert. Der franzdsische Dogmatiker
Louis-Marie Chauvet (Paris) referierte Uber den Vorsteherdienst in der Liturgie. Er besteht in der Gegensatzlichkeit der
Stellvertretung eines anwesend Geglaubten, eine fir westliches Denken kaum auszuhaltende Spannung. Hier bekommt

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://boseostuni.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2008_Assemblea/IMG_0837.jpg
https://boseostuni.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2008_Assemblea/IMG_0837.jpg

das Motiv ,in persona Christi agere” mit der Zeit eine Dominanz, die den Priester mit dieser Rolle schlechthin identifiziert.
Leitungsdienst recht verstanden heil3t demgegeniber, dass der Amtstrager in das Gebet Christi eintreten, es sich zu
eigen manchen muss. Das bedeutet zugleich, sich das Gebet der Kirche anzueignen, um der Gemeinde geistlich
aufzuhelfen. Dass die Frage der Christus-ldentifikation in der éstlichen Bildtheologie besser gelést wurde, zeigte Albert
Gerhards (Bonn) in seinem Referat auf Uber Kathedra und Priestersitz — Implikationen ihrer Aufstellung. Theologisch ist
zwischen der Kathedra als Symbol des Bischofs und der von ihm reprasentierten successio apostolica und dem
Priestersitz als Funktionsort zu unterscheiden. Daher ist dieser auch auf einer anderen Ebene angesiedelt als die
eigentlich liturgischen Handlungsorte Altar, Ambo und Baptisterium. Auch der Aufbewahrungsort der Eucharistie ist nicht
eigentlich ein liturgischer Ort, weshalb bis zur Editio Tertia des Romischen Missale der Aufstellung in einer Seitenkapelle
der Vorzug gegeben wurde. Die Relativitat eines schematisch ausgefihrten ,Einrichtungsprogramms"” gegeniiber einer
kiinstlerisch und theologisch verantworteten Konzeption belegten konkrete Beispiele des Bildhauers Klaus Simon
(Krefeld).

Dem Thema eucharistische Prasenz war der letzte Themenblock gewidmet. Nach einer biblischen Abhandlung tber die
Kategorie des Wohnens Gottes (André Wenin, Louvain/Belgien) zeichnete der amerikanische Theologe Nathan Mitchell
(Notre Dame) die abendléndische Geschichte der eucharistischen Aufbewahrung und Verehrung nach. Sie ist vom
Wandel der Auffassung von der Kirche als Leib Christi zum eucharistischen Leib, von der communio sanctorum zur
sacra communio, bestimmt. Der Osten hat, wie Robert Taft SJ (Rom) darlegte, diese Entwicklung nie mitvollzogen,
wenngleich auch hier die Praxis der Glaubigenkommunion defizitar wurde.

In seiner Zusammenfassung verwies der belgische Liturgiewissenschaftler Paul de Clerck (Brussel/Paris) auf das
durchgangige Problem der im Abendland virulenten Objektfrommigkeit, gegen die sich die Liturgische Bewegung zu
Recht wandte. Heute hat die Liturgische Erneuerung auf der Linie des Zweiten Vatikanums ein Plausibilitatsproblem. Der
in Lumen Gentium zutage tretende Gegensatz einer Ekklesiologie der Versammlung gegeniiber einem Verstandnis der
Messe als Besitz des Priesters bestimmt immer noch die Diskussionen. Ein kapitaler Fehler nachkonziliarer
Kirchenraumgestaltung lag darin, dass man die Anderungen nach wie vor im Geist der tridentinischen Reform
vorgenommen hat, statt die theologische Matrix des Zweiten Vatikanums zugrunde zu legen.

Der Kongress in Bote hatte sich zur Aufgabe gestellt, noch einmal grundséatzlich die biblischen, theologiegeschichtlichen
und archéologischen sowie kunstgeschichtlichen Dokumente zu sichten und zu befragen in Hinblick auf das, was ,heilige
Versammlung® fur die Kirche bedeutet hat und bedeutet. Die biblischen Kategorien des Wohnens (gahal) Gottes in
seinem Volk und seiner Kirche (ekklesia) bleiben Mal3stab fir die theologische und liturgische Konzeption der ,heiligen
Versammlung” und ihrer Binnenstrukturierung. Die Frage ist, wie die faktisch verlaufene Entwicklung in der Geschichte
der Liturgie zu bewerten und evtl. zu korrigieren ist. In Bezug auf den Kirchenraum zeigt sich die Entwicklung der
Konzilshermeneutik von der Zeit nach dem Konzil zu jingeren Verlautbarungen: ging man zunachst mehr von der auf
dem sacerdotium commune fuBenden Gemeinsamkeit aller Beteiligten aus, wird nun wieder der wesentliche Unterschied
zwischen den beiden sacerdotia profiliert. Dies fiihrte bereits zu Anderungen in den liturgischen Bestimmungen (z.B. in
Bezug auf die Leitung von Gottesdiensten durch Laien, die Spendung der Kommunion durch Laien, die
Kelchkommunion) und weitet sich zusehends auf die Bestimmungen zur Ordnung liturgischer Raume aus (Trennung von
Presbyterium und Gemeinderaum, Errichtung einer ,konostase” auf dem Altar mit Kreuz und Kerzenleuchtern,
Wiedereinfihrung der Kommunionbank, Akzentuierung und Reservierung des Priestersitzes).

In Bose zeigte sich ein hoher Standard liturgischer Theologie und liturgiewissenschaftlicher Forschung auf internationaler
Ebene. Deutlich wurde freilich auch, wie wenig es dem Fach Liturgiewissenschaft gelungen ist, die zentralen Anliegen so
zu vermitteln, dass sie Allgemeingut von Theologie und Kirche geworden waren. Es hangt wohl mit den Zeitumstanden
der Reform und der allzu starken Einbindung der Vertreter der noch jungen Disziplin in die Reformarbeit zusammen,
dass die eigentlich theologische Begriindung dieses Unterfangs nicht gentigend vermittelt, vielleicht auch nicht
geniugend reflektiert und ausformuliert worden ist. Dies fuhrte in der konkreten Umsetzung weitgehend dazu, dass man
zwar die auReren Formen dbernahm, die theologische Begriindung, wie sie durchaus in den pastoralen Einflihrungen
der liturgischen Biicher mitgeliefert wird, aber nicht verinnerlichte, wohl kaum Uberhaupt zur Kenntnis nahm. Die heute
oft beklagte Verflachung und Beliebigkeit waren dann die natirlichen Folgen. Wenn die derzeitigen Irritationen in Bezug
auf die Zukunft der liturgischen Erneuerung einen Sinn haben, dann vielleicht den, dass man dem Geist der Liturgie auf
allen Ebenen mehr Aufmerksamkeit schenkt und das Versdumte nachholt. Der Kongress in Bose bot dazu wichtiges
theoretisches Rustzeug und anschauliche Beispiele.

ALBERT GERHARDS

Seminar flr Liturgiewissenschaft, Universitat Bonn

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



