Warning: getimagesize(images/stories/Qigajon/recensioni/279.jpg): failed to open stream: No such file or directory

in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning: getimagesize(images/stories/Qigajon/recensioni/279.jpg): failed to open stream: No such file or directory

in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning: getimagesize(images/stories/Qigajon/recensioni/279.jpg): failed to open stream: No such file or directory

in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning: getimagesize(images/stories/Qigajon/recensioni/279.jpg): failed to open stream: No such file or directory

in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

La lotta spirituale nei padri della chiesa

Multithumb found errors on this page:

There was a problem loading image 'images/stories/Qigajon/recensioni/279.jpg’
There was a problem loading image 'images/stories/Qigajon/recensioni/279.jpg’
There was a problem loading image 'images/stories/Qigajon/recensioni/279.jpg’

There was a problem loading image 'images/stories/Qigajon/recensioni/279.jpg’

XVII Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
LA LOTTA SPIRITUALE NELLA TRADIZIONE ORTODOSSA

Bose, 9-12 settembre 2009

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

© 2009 Edizioni Qigajon
LA LOTTA SPIRITUALE NEI PADRI DELLA CHIESA
vai al libro:

I Cammino del Monaco

a cura di LUIGI D’AYALA VALVA
© 2009 Edizioni Qigajon

Il deserto € il luogo in cui Dio si manifesta alluomo e parla al suo cuore (cf. Os 2,16), ma & anche il luogo della
tentazione e della lotta contro Satana, contro il “diavolo”, colui che costantemente tenta di dividere il cuore dell’uomo,
mettendolo in guerra contro se stesso, contro Dio e contro i suoi fratelli. La tradizione monastica antica, che ha trovato le
sue prime e fondamentali definizioni proprio nel deserto egiziano, non ha mai sottovalutato I'importanza e la serieta di
guesta lotta nella vita del monaco: basta leggere i Detti dei padri o la Vita di Antonio scritta da Atanasio di Alessandria
per rendersi conto di come buona parte del tempo e delle energie di quegli antichi asceti fossero impiegate proprio in

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale
https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale
https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale
https://boseostuni.it//https://boseostuni.it//images/stories/Qiqajon/recensioni/279.jpg
https://boseostuni.it//https://boseostuni.it//images/stories/Qiqajon/recensioni/279.jpg
https://boseostuni.it//edizioni-qiqajon/cammino-del-monaco
https://boseostuni.it//edizioni-qiqajon/cammino-del-monaco
https://boseostuni.it//edizioni-qiqajon/cammino-del-monaco

una lotta senza tregua contro le tentazioni del Nemico. La loro esperienza, a prezzo di lunghe e faticose lotte, li fa
giungere alla conclusione, apparentemente paradossale, che “il segno da cui si riconosce il vero monaco appare nelle
tentazioni” e che “la tentazione & cosa buona, perché rende I'uomo piu provato”.

E Antonio arriva fino ad affermare: “Nessuno che non abbia sperimentato le tentazioni potra entrare nel regno dei cieli.
Togli le tentazioni e nessuno sara salvato!”.

La tentazione & dunque per il monaco un tempo di prova permesso da Dio stesso, un’esperienza necessaria che, se
affrontata con pazienza, umilta e fede nel Signore, lo conduce ad andare piu in profondita nella propria vocazione e nella
propria adesione a Cristo: “Ogni anima che ama il Signore é afflitta dai demoni malvagi ... Ma cid avviene con il
permesso e il consenso di Dio: egli infatti la mette alla prova, per vedere se ama veramente il suo Signore”. Addirittura, le
tentazioni, pit che diminuire, aumentano con il progresso della vita spirituale, che pud essere misurato proprio dalla
qualita e dalla forza dei “demoni” che attaccano I'anima. Occorre percio prendere sul serio queste prove, perché solo
attraverso di esse € possibile diventare “provati”, edificare una personalita umana e spirituale robusta, capace di

pronunciare dei si convinti e dei no efficaci.

La rinuncia e l'ascesi del corpo e tutte le altre lotte e fatiche richieste dalla vita in monastero, per quanto necessarie e
apportatrici di non pochi frutti spirituali, non sono infatti sufficienti secondo i padri per condurre il monaco verso la
purezza di cuore, se non sono accompagnate da un’altra lotta, tutta interiore, combattuta nel “cuore” stesso dell'uomo,
contro le suggestioni malvagie suscitate dal demonio, che sono all’origine di ogni peccato: “Come si sta in guardia
nel'uomo esteriore — afferma lo Pseudo-Macario — cosi bisogna sostenere una lotta e una guerra anche nei pensieri”,
poiché, ammonisce Cassiano, “non € un avversario esterno che dobbiamo temere: il nemico € in noi stessi e contro di
noi combatte ogni giorno una guerra interiore”; ed Evagrio: “Quanto piu facile & peccare nel pensiero che nell’azione,
tanto piu difficile, anche, € la guerra combattuta nel pensiero di quella combattuta con le cose”.

Il linguaggio “agonistico” e “bellico” usato con insistenza e quasi con compiacimento sottolinea, ancora una volta, la
serieta di questa lotta: si tratta di una vera e propria “guerra”’, implacabile e senza quartiere, non meno difficile delle
guerre materiali e non meno dolorosa delle torture subite dai confessori e dai martiri della fede. La sua posta in gioco &
radicale, poiché, come dice ancora lo Pseudo-Macario, si tratta di “spezzare la morte per giungere alla vita”, ovvero di
spogliarsi dell’'uomo vecchio, “per rivestire 'uomo celeste e nuovo che ¢ il Cristo” e cosi instaurare il regno di Dio nel
nostro cuore, come dice Cassiano. In tutto ci0, pero, 'uomo pud contare sull'aiuto e sulla protezione del Signore che
combatte a suo favore.

Ma chi sono questi “nemici interni” che nel cuore del’'uomo combattono contro I'uomo stesso? | padri parlano di “demoni”
(daimones), o di “spiriti del male” (pnelimata tés ponerias), o piu spesso di “pensieri cattivi’ (poneroi loghismoi o
semplicemente loghismoi).

Si tratta di immagini, di impulsi, di inclinazioni negative che, insinuandosi nel cuore, turbano la “mente” — la suprema
facolta umana che, all'interno del cuore, vigila su di esso — distraendola dal ricordo di Dio e spingendola al peccato.
Secondo tutta la tradizione patristica questi “pensieri cattivi” traggono origine da una suggestione demoniaca esterna
all'uomo e dunque sono inizialmente indipendenti dalla sua volonta: essa perd pud decidere se acconsentirvi 0 meno e
nella misura in cui vi acconsente essi si rafforzano e si radicano sempre piu nel suo mondo interiore, tanto che,
mascherando la loro origine esteriore, sembrano provenire dal cuore stesso delluomo, come dice Gesu nell’evangelo
(cf. Mt 15,19).

La tradizione monastica ha definito, a partire da Evagrio Pontico, con poche variazioni negli autori successivi, otto
principali pensieri cattivi, che contengono e generano tutti gli altri: ingordigia (gastrimarghia), fornicazione (porneia),
avarizia (philargyria), tristezza (lype), ira (orghé), acedia (akedia), vanagloria (kenodoxia), e orgoglio (hyperephania). Tra
questi otto, tre — I'ingordigia, I'avarizia e la vanagloria — precedono e generano gli altri cinque, ed essi stessi non sono
che tre manifestazioni di quell'unico pensiero cattivo, che € la radice e la causa di ogni male che assale 'uomo: I'amore
di sé (philautia). “Chi lo ha spezzato, ha spezzato anche tutte le passioni che nascono da esso”.

| padri del monachesimo, inoltre, grazie alla loro esperienza e al loro fine discernimento, sono arrivati a distinguere
anche le varie fasi del processo della tentazione, attraverso il quale una suggestione maligna penetra nel cuore umano,
dialoga segretamente con la mente, la seduce, la spinge a dare il proprio consenso e la rende prigioniera, fino a
generare in essa la passione: classica per l'intera tradizione successiva € rimasta I'analisi di Giovanni Climaco.

Per prevenire o disinnescare al suo nascere il processo della tentazione, ogni monaco & chiamato innanzitutto a
esercitare un continuo “discernimento” (didkrisis) sui pensieri che penetrano nella sua mente, per esaminare la natura di
ciascuno, dargli un nome e distinguere accuratamente tra i pensieri buoni, che gli sono ispirati da Dio, quelli che
emergono naturalmente dalla sua psiche, e quelli cattivi che sono frutto di una tentazione diabolica, poiché “se la loro
nascita non dipende interamente da noi, dipende perd da noi approvarli e sceglierli”. La qualita di tale discernimento
dipende pero dal grado di maturita spirituale: se tutti devono esercitarlo secondo le loro possibilita, in ultima istanza esso
€ un carisma concesso solo a chi ha raggiunto la purezza di cuore.

Accanto a tale discernimento e al salutare rimedio dell'apertura del cuore — rimedio utile e necessario a tutti, ma
soprattutto ai principianti —, i padri raccomandano varie strategie di lotta per respingere i pensieri cattivi, ben sapendo
“che non possiamo sradicare le passioni, ma solo lottare contro di esse”. Essi tuttavia restano coscienti che non esistono
metodi efficaci per tutti, ma che ciascuno deve adottare quello che gli sembra piu adatto alla sua situazione e al suo
grado di maturita spirituale: “Non & possibile insegnare tali cose a parole — dice Giovanni Climaco — perché non abbiamo

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



tutti le stesse qualita e lo stesso carattere”.

In questo spirito, alcuni padri consigliano di non combattere contro tutti i pensieri cattivi in una sola volta, ma innanzitutto
contro le passioni dominanti, cioé contro quelle suggestioni maligne alle quali ciascuno, dopo attento discernimento, Si
sard scoperto maggiormente esposto. Altri suggeriscono di analizzare il pensiero cattivo da cui si &€ assaliti in modo
“oggettivo”, scomponendolo per cosi dire nei suoi vari elementi e smorzandone cosi la forza d'urto. Altri consigliano di
scacciare i pensieri cattivi con altri pensieri cattivi di segno opposto, 0 meglio ancora con dei pensieri di virtu. Un altro
metodo, poi, di cui i padri parlano spesso, € quello della “contraddizione” (antirrhesis), che, prendendo a modello la
pagina evangelica delle tentazioni di Gesu (cf. Mt 4,3-12), consiste nel respingere i pensieri cattivi penetrati nel cuore
“contraddicendoli” con una parola contraria presa dalla Scrittura. Generalmente pero tale metodo € giudicato rischioso ed
e riservato ai monaci piu esperti, perché implica di lasciar penetrare il pensiero cattivo nel proprio cuore.

Piu sicuro e maggiormente raccomandato dai padri € il metodo che consiste nel respingere immediatamente, attraverso
una breve invocazione rivolta a Dio, ogni genere di pensieri cattivi, bloccandoli “alla porta del cuore” senza lasciarli
entrare, poiché le passioni — spiega Doroteo di Gaza — sono come piante: “Finché sono piccole, se vogliamo, possiamo
estirparle con facilita. Ma se le trascuriamo con la scusa che sono piccole, esse si rafforzano, e quanto piu si rafforzano
tanto piu si fara fatica a toglierle”. Proprio in questo senso sono state lette dai padri le parole del salmo 136,8-9, in cui si
proclama beato chi schiaccia i “piccoli” di Babilonia contro la “roccia”, e le parole di Genesi 3,15 in cui Dio ordina a Eva di
insidiare la “testa” del serpente.

Nessun metodo, pero, per quanto raffinato, &€ capace da solo di assicurare al monaco la vittoria nella lotta spirituale. Egli
ha bisogno soprattutto di umilta, di pazienza e di grande fede nel Signore, nella consapevolezza che soltanto lui puo
dargli la vittoria con il suo aiuto e la sua grazia, come dice Cassiano facendosi voce dell'intera tradizione: “In base a cio
che abbiamo appreso dalla nostra stessa esperienza e dalle innumerevoli testimonianze della Scrittura, dobbiamo
convincerci che, se non fossimo sostenuti dall’aiuto che Dio solo pud darci, non saremmo mai capaci di vincere dei
nemici tanto potenti con le nostre sole forze, ed € a lui che dobbiamo attribuire ogni giorno tutto il merito delle nostre
vittorie”.

© 2009 Edizioni Qigajon

vai al libro:

I Cammino del Monaco

a cura di LUIGI D'AYALA VALVA
pp. 629-633

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3


https://boseostuni.it//edizioni-qiqajon/cammino-del-monaco
https://boseostuni.it//edizioni-qiqajon/cammino-del-monaco
https://boseostuni.it//edizioni-qiqajon/cammino-del-monaco
https://boseostuni.it//https://boseostuni.it//images/stories/Qiqajon/recensioni/279.jpg
https://boseostuni.it//https://boseostuni.it//images/stories/Qiqajon/recensioni/279.jpg

