L’evangelo della Trasfigurazione: esegesi biblico-
spirituale

Stampa
Stampa

XV Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa

IL CRISTO TRASFIGURATO NELLA TRADIZIONE SPIRITUALE ORTODOSSA
Bose, 16-19 settembre 2007

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

L’EVANGELO DELLA TRASFIGURAZIONE:
ESEGESI BIBLICO-SPIRITUALE

domenica 16 settembre 2007
ENZO BIANCHI, Priore di Bose

Ascolta la relazione

Introduzione.
Il racconto della trasfigurazione nei sinottici

Il racconto della trasfigurazione di Gesu é situato in ciascuno dei tre vangeli sinottici in una posizione centrale (cf. Mc 9,2-
10; Mt 17,1-9; Lc 9,28-36), in un punto in cui si registra un tornante decisivo tra il ministero di Gesu in Galilea e la sua
salita a Gerusalemme. Per essere ancora piu precisi, tale racconto & collocato in una sequenza assolutamente identica
nei sinottici: confessione di Pietro (cf. Mc 8,27-30 e par.), primo annuncio della passione e delle condizioni per seguire
Gesu (cf. Mc 8,31-38 e par.), trasfigurazione, secondo annuncio della passione (cf. Mc 9,30-32 e par.).

Nel quarto vangelo I'evento della trasfigurazione € assente, ma tutto il vangelo & rivelazione della gloria di Gesu, dalla
manifestazione della gloria avvenuta a Cana (cf. Gv 2,1-12) alla glorificazione sulla croce (cf. Gv 12,23-28; 17,1; ecc.),
sicché l'evangelista pud attestare fin dal prologo: «E noi abbiamo visto la sua gloria» (Gv 1,14). Non va neppure
dimenticato che questo evento é ricordato in modo dettagliato anche dagli scritti apostolici (cosa che avviene, oltre al
nostro caso, solo per l'ultima cena), precisamente nella Seconda lettera di Pietro, che invita a discernere nella
trasfigurazione un’anticipazione della parusia, della venuta nella gloria del Signore Gesu Cristo (cf. 2Pt 1,16-19).

Nell'intenzione dei sinottici e di Pietro I'evento della trasfigurazione deve essere letto e contemplato come un evento
storico, cioeé accaduto nella storia, nella vita di Gesu, davanti a testimoni per i quali ha avuto un significato determinante
e attraverso i quali & stato raccontato: non si tratta dunque di un mito e neppure di un midrash cristiano! Certamente gl
esegeti trovano difficolta a determinarne il genere letterario: visione apocalittica? teofania divina? intronizzazione
messianica? rilettura della trasfigurazione di Mosé (cf. Es 34,29-35)? Il racconto in verita non si lascia restringere entro i
confini di un genere letterario, ma resta un'’interpretazione di un evento realmente accaduto nella vita di Gesu, compreso
ed espresso dai singoli evangelisti in modo diverso. E la loro intenzione € quella di dare una testimonianza su Gesu, che
aiuti il lettore nel suo itinerario di fede pasquale: per loro la trasfigurazione é rivelazione, € un alzare il velo su Gesu in
modo che il discepolo conosca I'identita piu autentica del Signore.

lo vorrei ora semplicemente contemplare questo racconto evangelico, questo roveto ardente in cui Dio rivela il suo volto;
vorrei cercare, secondo I'insegnamento di Origene, di contemplare e leggere le vesti di Cristo che sono le parole del
vangelo, invocando lo Spirito santo perché faccia risplendere queste vesti, le faccia diventare bianche come la luce (cf.
Commento a Matteo XII,38 [su Mt 17,2]).

1. Latrasfigurazione, rivelazione del Regno

L'evento della trasfigurazione & un evento profetizzato da Gesu, il quale dopo il primo annuncio della sua passione-
morte-resurrezione dice ai discepoli: «In verita vi dico: vi sono alcuni qui presenti, che non gusteranno la morte prima di
vedere il Regno di Dio venire con potenza» (Mc 9,1; cf. Mt 16,28; Lc 9,27). Dunque alcuni dei discepoli saranno
destinatari di una visione prima di morire, nella loro stessa vita, e vedranno il Regno di Dio veniente (Mc e Lc), vedranno
il Figlio dell'uomo veniente (Mt). Come il vecchio Simeone aveva ricevuto dallo Spirito santo la promessa «di non vedere
la morte senza prima avere visto il Cristo del Signore» (Lc 2,26), cosi alcuni ricevono una promessa da Gesu stesso:
sara loro manifestato il Regno di Dio, che Matteo identifica con il Figlio del’'uomo, dunque con Gesu stesso. Gesu € il
Regno di Dio in persona, & l'autobasileia, come ha ben compreso Origene (cf. Commento a Matteo XIV,7,10.17 [su Mt

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/638-2007-cristo-trasfigurato
https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/638-2007-cristo-trasfigurato
https://boseostuni.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2007_XV/IMG_7718_Bianchi-copia.jpg
https://boseostuni.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2007_XV/IMG_7718_Bianchi-copia.jpg

18,23]). Gesu, che ha annunciato la venuta del Regno di Dio, ora lo rivela; o meglio, Gesu é rivelato dal Padre come
Regno di Dio veniente con potenza, e dunque I'evento della trasfigurazione appare come un’anticipazione.

Sei giorni (Mc e Mt) o otto giorni (Lc) dopo queste parole, «Gesu prende con séPietro, Giacomo e Giovanni, e li porta su
un alta montagna, in un luogo in disparte, loro soli» (Mc 9,2). Egli opera una scelta, compie un’elezione, e dei dodici
prende con sé solo tre, tra i primi chiamati alla sequela (cf. Mc 1,16-20). Sono i tre discepoli piu vicini a Gesu, gia scelti
come testimoni della resurrezione della figlia di Giairo (cf. Mc 5,37-43), quelli che saranno poi anche i testimoni della sua
de-figurazione nell'orto del Getsemani, alla vigilia della passione (cf. Mc 14,32-42). Sono scelti non per particolari virtl o
meriti ma, nell'imperscrutabile volonta di Dio, perché possano rendere testimonianza, diventare testimoni di Gesu, anzi
i testimoni per eccellenza: Pietro sara «testimone rhartys) delle sofferenze di Cristo e partecipe (koinonds) della gloria
che sara manifestata» (1Pt 5,1); Giacomo e Giovanni berranno la coppa e subiranno I'immersione, secondo la promessa
di Gesu (cf. Mc 10,38-39). Saranno testimoni e dunque matrtiri!

Sono questi che, «presi con séxda GesU, salgono con lui I'alta montagna, la montagna della rivelazione di Dio che a
partire dal 1l secolo (cf. Vangelo degli Ebrei, citato da Origene in Omelie su Geremia XV,4,21) ¢ identificata col monte
Tabor, peraltro gia menzionato in Sal 89,13. Si, c¢’é¢ in questa salita sul monte I'eco di tutti i racconti di teofania, di
rivelazione di Dio dell’Antico Testamento: la montagna del Sinai e dell’Oreb, che sono un’unica montagna (cf. Es 3,1)
salita e discesa da Moseé (cf. Es 19-34) e da Elia (cf. 1Re 19,1-18); «la montagna della dimora del Signore elevata al di
sopra dei monti» (Is 2,2; Mi 4,1)...

Dunque questa salita, che Marco e Matteo sottolineano essere diretta verso «un luogo in disparte» (cf. Mc 9,2; Mt 17,1) e
Luca specifica avere come fine la preghiera (cf. Lc 9,28), appare in vista di un evento importante, in cui i discepoli
beneficeranno di una rivelazione fatta da Dio, rivelazione che riguarda il loro maestro, confessato poco prima da Pietro
come Messia-Cristo (cf. Mc 8,29 e par.). Ed ecco che, mentre Gesu era in preghiera, «fu trasfigurato»passivo divino
metemorphéthe: Mc 9,2; Mt 17,2), subi un mutamento di forma nei vestiti e nel corpo. Luca, temendo che i lettori del
vangelo comprendano questo evento come un mito, una metamorfosi alla stregua dei riti pagani greci, preferisce usare
un’espressione pil neutra: «lI'aspetto del suo volto divenne altro» (héterosLc 9,29). Qui riscontriamo come I'evento sia in
realta inesprimibile e come il linguaggio degli evangelisti sia inadeguato: Matteo parla di «vestiti bianchi come la luce»,
Marco li descrive «splendenti, bianchissimi, quali non li potrebbe rendere nessun lavandaio sulla terra», Luca li definisce
«sfolgoranti». | tre racconti tentano dunque di descrivere la luce di questi vestiti, certamente non dimenticando che la luce
e il mantello di cui si riveste Dio (cf. Sal 104,2); in profondita, pero, la sorgente di questa luce & Gesu stesso: ecco
perché il corpo di Gesu fu trasfigurato (Mc e Mt), il suo volto brilld come il sole (Mt) e I'aspetto del suo volto divenne altro
(Lc).

Invece del corpo e del volto umano, quotidiano di Gesu come lo conoscevano i discepoli, il mutamento fornisce la visione
di un volto altro, luminoso, un volto trasfigurato da un’azione che poteva solo essere divina. Se Paolo nell'inno della
Lettera ai Filippesi confessava:

Colui che era nella forma di Dio (en morphé theo()
non ritenne un possesso geloso

la sua uguaglianza con Dio.

Ma egli svuoto se stesso,

prendendo forma di schiavo (morphé doulou),
diventando simile agli uomini,

riconosciuto nella forma come uomo (Fil 2,6-7),

ora nella trasfigurazione colui che aveva la forma di schiavo riprende la sua forma di Dio e risplende di luce divina. Gia
Origene aveva osservato come la trasfigurazione richiami il testo appena citato. Egli scrive:

Tu tenti di sapere se i discepoli, quando Gesu si trasfiguro davanti a quelli che aveva fatto salire sull'alta montagna,
videro Gesu sotto la forma di Dio, quella che era la sua prima, avendo egli preso quaggiu la forma di schiavo? Ebbene,
ascolta queste parole, se tu sei capace, in un senso spirituale, e nota che non e detto solo «fu trasfigurato», bensi «fu
trasfigurato davanti a loro», come dicono Matteo e Marco. Tu dunque concluderai che e possibile che Gesu davanti ad
alcuni sia trasfigurato e davanti ad altri non lo sia (Commento a Matteo XI1,37,1-21 [su Mt 17,2]).

Qualcosa della gloria, della luce di Dio risplende in Gesu, per quanto era possibile vedere ai discepoli: Gesu appare nella
forma di uno dei «giusti splendenti come il sole nel Regno del Padre loro» (cf. Mt 13,43), come lui stesso aveva rivelato,
appare come uno dei santi sapienti «splendenti nel firmamento come stelle per sempre» della visione di Daniele (Dn
12,3). Cio che accade & dunque una vera Cristofania, anzi una teofania come quelle raccontate nell’Antico Testamento,
di cui beneficiarono Mose (cf. Es 3,1-15; 34,5-28), Elia (cf. 1Re 19,1-18) e gli altri profeti, soprattutto Isaia (cf. Is 6) ed
Ezechiele (Ez 1).

2. Mose ed Elia, la Legge e i profeti

Quando si € operata la trasfigurazione di Gesu, in qualche modo «si sono aperti cieli» (cf. Mc 1,10 e par.) esono apparsi
Moseé ed Elia che si intrattenevano con Gesu (cf. Mc 9,4 e par.).

Mose il legislatore, dunque la Legge, € nominato piu volte nei vangeli sinottici proprio in relazione alla Legge (cf. Mc
1,44; 7,10; ecc.), ma solo qui appare direttamente. Sull'alta montagna del Sinai-Oreb Mosé aveva ricevuto in dono
diverse teofanie, e proprio per la sua intimita con Dio aveva ricevuto in dono anche la luminosita del volto, che i figli di
Israele non potevano sostenere (cf. Es 34,29-35). Egli era pure il profeta atteso alla fine dei giorni, quando — secondo il
Poema delle quattro notti nel Targum

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



a Es 12,42 — sarebbe salito dal deserto, mentre il Re Messia sarebbe sceso dall’alto. Mosé era dunque atteso per i tempi
messianici, quando sarebbe sorto il profeta simile a lui, cui doveva andare I'ascolto del popolo santo di Israele: «Il Signore
tuo Dio suscitera per te, in mezzo a te, tra i tuoi fratelli, un profeta pari a me: ascoltatelo!» (Dt 18,15). Ma Mosé era
anche colui che aveva pregato Dio: «Fammi vedere la tua glorial» (Es 33,18), sentendosi da lui rispondere: «Non é
possibile vedere la mia gloria e restare in vita ... Tu vedrai le mie spalle, ma il mio volto non lo si pud vedere» (Es
33,20.23). Nell'evento della trasfigurazione Moseé €& presente, vivente nel mondo di Dio, e vede finalmente la gloria di Dio,
Gesu Cristo, che in quell’'ora appare come «la gloria del Dio invisibile» (cf. Eb 1,3), «il Signore della gloria» (1Cor 2,8), colui
sul volto del quale «brilla lo splendore della gloria di Dio» (cf. 2Cor 4,6).

Accanto a Mosé appare Elia, il prototipo dei profeti, anche lui salito sulla montagna di Dio per una rivelazione nella «voce
di un silenzio sottile» (1Re 19,12), anche lui atteso alla fine dei tempi «prima che venga il giorno grande e terribile del
Signore» (Ml 3,23) e che «si levi per quelli che temono il Nome di Dio il “Sole di giustizia” nei cui raggi sta la salvezza» (cf.
MI 3,20; cf. anche Sir 48,10-11). Elia rappresenta e sintetizza in sé tutta la profezia dell’Antico Testamento, quella che si
era chiusa con Giovanni il Battista, anch’egli visto e identificato come «nuovo Elia» (cf. Mt 11,14; 17,10), precursore di
Gesu nella vita, nella predicazione del Regno veniente, nella testimonianza e nella morte violenta.

Moseé ed Elia, la Legge e i profeti che sintetizzano tutte le Scritture di Israele, il Primo Testamento, sono accanto a Gesu
come testimoni e interpreti. Anzi, in quel loro «intrattenersi», in quel loro «parlare insiemegsunlalein: cf. Mc 9,4 e par.) a
Gesu mostrano un’autentica interpretazione spirituale in atto: Gesu é I'ermeneuta della Legge e dei profeti che sempre,
«cominciando da Mosé e da tutti i profeti, spiega in tutte le Scritture cid che si riferisce a lui» (cf. Lc 24,27); e Mosé ed
Elia, definiti da Luca «due uomini», sono coloro che, presenti accanto alla tomba vuota, interpreteranno le parole dette da
Gesu nella sua vita e lo proclameranno Crocifisso-Risorto (cf. Lc 24,4-7). Proprio in quest'ottica, nel racconto della
trasfigurazione Luca specifica che Mosé ed Elia «parlavano con Gesu del suo esodo €legon tén éxodon autod), che
stava per compiere a Gerusalemme» (Lc 9,31). Dunque la Legge e i profeti testificano la necessitas passionis di Gesu, lo
indicano come il Servo del Signore che deve passare attraverso la kénosis e l'innalzamento, e cosi mostrano la
continuita della fede tra Antica e Nuova Alleanza.

Le attese messianiche di Israele sono veramente compiute, e Gesu il Messia appare come l'esegesi vivente e il
compimento autentico delle Scritture. Con questa convinzione Origene puo commentare:

Se si comprende e si contempla il Figlio di Dio trasfigurato al punto che il suo viso sia sole e i suoi vestiti bianchi come la

luce, si vedranno, contemplando Gesu in questa forma, Mosé la Legge ed Elia, che non & un profeta solo ma li

rappresenta tutti, mentre conversano con Gesu ... E se qualcuno ha visto la gloria di Mosé, poiché ha compreso che la

Legge spirituale & tutt'una con la parola di Gesu, e ha compreso che nei profeti «la sapienza € nascosta nel mistero»
(1Cor 2,7), allora egli ha visto Mosé ed Elia nella gloria, proprio vedendoli con Gesu (Commento a Matteo XII,38,29-

37.43-49 [su Mt 17,2-3)).

Come dimenticare il mosaico di S. Apollinare in Classe a Ravenna, dove da una parte e dall'altra della croce gloriosa
stanno Mosé ed Elia, mentre sotto la croce stanno tre pecore, che raffigurano i tre testimoni della trasfigurazione? In
guesto mosaico Gesu e rappresentato dalla croce, il soggetto della conversazione tra Mosé ed Elia: si tratta davvero di
un’interpretazione figurativa straordinaria e altamente teologica!

E proprio perché questa visione diventi pienamente realta, «Pietro, prendendo la parola, dice a Gesu: “Maestro, € buona
cosa per noi stare qui; facciamo tre tende, una per te, una per Mose e una per Elia"» (Mc 9,5 e par.). Egli crede forse
che sia giunta la fine dei tempi? Pensa alle tende della festa di Sukkot, festa carica di senso escatologico? Pensa di
erigere per Gesu, Mosé ed Elia la tenda dell'incontro fatta da Mosé per incontrare Dio (cf. Es 33,7-11)? In ogni caso
Pietro, Giacomo e Giovanni «non sanno rispondere» a quell’eventpocome nell’'ora del Getsemani — si noti che ricorre la
stessa espressione in Mc 8,6 (ou édei ti apokrithé) e 14,40 (ouk édeisan ti apokrithdsin)! —, e sono presi da spavento per
la rivelazione di cui sono destinatari, lo stesso spavento provato dalle donne nell'alba di Pasqua (cf. Mc 16,5.8).

3. La nube dello Spirito e la voce del Padre

Mentre Pietro sta parlando, ecco arrivare «una nube che copri tutti nella sua ombra, e dalla nube venne una voce: «Questi
e il mio Figlio, 'amato, ascoltatelo!» (Mc 9,7). Sullo sfondo del racconto vi & sempre il racconto della teofania rivolta sul
Sinai a Mose: sull'alta montagna c’era una nube che la copriva (cf. Es 19,16; 20,21; 24,15; ecc.), una nube simbolo della
Presenza di Dio, segno del Dio che € sceso, si & avvicinato agli uomini, e tuttavia resta nascosto, Santo, separato dal
mondo. Questa nube che sul monte indicava la Dimora di Dio (cf. il verbo shakan, da cui Shekinah) passo sul
tabernacolo costruito da Mose nel deserto (cf. Es 40,34-35) e, nell'ora della dedicazione del Tempio, riempi il Santo (cf.
1Re 8,10-12). Questa nube & dunque la Presenza di Dio, letta dalla tradizione rabbinica come Presenza attraverso lo
Spirito santo, € la gloria stessa di Dio. L'introito della messa latina giustamente dice: «Lo Spirito santo apparve nella nube
luminosa e la voce del Padre risuono»...

Nell’evento della trasfigurazione la Shekinah viene a testimoniare che Dio € presente e adombra, proietta la sua ombra
sui personaggi di quell’evento. Siamo di fronte a un ossimoro: € «una nube luminosa», specifica Matteo, eppure fa ombra
(cf. Mt 17,5); la precisazione di Matteo sara cara alla tradizione cristiana proprio in quanto definizione della conoscenza e
della visione di Dio... Questa € dunque la risposta alle parole di Pietro: non tre tende fatte da mano d’'uomo, ma una
nube, la Shekinah di Dio. Ecco la realta ultima e definitiva: non pit una tenda, non piu un Tempio, non pit un Santo dei
santi, ma la Shekinah, la Dimora-Presenza di Dio € in Gesu Cristo, lui che € Dimora, Tempio e Presenza! Dira Gesu
secondo il quarto vangelo alla samaritana: «Donna, viene l'ora, anzi € gia venuta, in cui i veri adoratori adoreranno il

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



Padre in Spirito (cioé nello Spirito santo) e nella Verita (che € Gesu Cristo)» (Gv 4,23)...

E dalla nube della Presenza di Dio ecco venire la voce del Padre, la parola di Dio stesso. Gesu aveva gia ascoltato
guesta parola dal Padre nel battesimo, nell'immersione ricevuta da Giovanni il Battista; allora i cieli si erano aperti e la
voce aveva dichiarato a Gesu solo: «Tu sei il Figlio mio, I'amato (“I'eletto”, secondo Lc 3,22), in te mi sono compiaciuto»
(Mc 1,11; Mt 3,17). Di fatto la voce del Padre allora aveva ripetuto le parole dette sul Servo del Signore: «Ecco il mio
Servo che io sostengo, in cui si compiace la mia anima» (Is 42,1), attestando che il Figlio di Dio € il Servo del Signore.
Ora questo viene annunciato ai tre discepoli, tra i quali vi & Pietro che poco prima si era rivolto a Gesu chiamandolo
«Rabbi, Maestro» (Mc 9,5). Colui che i discepoli avevano seguito, coinvolti nella sua vita, colui che avevano ascoltato e
visto agire come Maestro, Profeta, Messia, € rivelato dal Padre come «Figlio amato» e «Servo del Signore». Si, attraverso
la rivelazione del Padre Gesu appare insieme come il Messia intronizzato del Salmo 2 («Tu sei mio Figlio, io oggi ti ho
generato»: Sal 2,7) e come il Servo che Dio stesso presenta a Israele tramite il profeta Isaia (cf. Is 42,1-9).

Vi é qui l'incrociarsi delle diverse attese messianiche di Israele: quella di un Messia regale, quella di un Messia profetico,
quella di un Messia escatologico. Per questo ormai pud risuonare l'invito: «Ascoltatelo!», che é I'eco della parola di Dio
riguardo al profeta escatologico (cf. Dt 18,15) ed & anche I'eco dello Shema': «Ascolta, Israele...» (Dt 6,4)Ormai I'ascolto
di Dio stesso € ascolto di Gesu, del Figlio, della Parola vivente di Dio! Mosé ed Elia, la Legge e i profeti, cedono il posto
a Gesu dopo avergli reso testimonianza, perché ormai € lui I'esegesi del Padre (exeghésato: Gv 1,18); é lui, GesU, che
puo dire in verita chi € Dio ed evangelizzarlo, renderlo cioé buona notizia per tutti gli uomini; il comando di Dio Padre:
«Ascoltatelo!» significa che Gesu é iLogos, la Parola definitiva...

Ma la visione svanisce, e Gesu € di nuovo contemplato «solo» nella quotidianitd umile della natura umana (cf. Mc 9,8 e
par.). Poi, «mentre scendono dall’alta montagna, Gesu ordina ai tre discepoli di non raccontare a nessuno cido che
avevano visto, se non dopo che il Figlio dell'uomo fosse risuscitato dai morti» (Mc 9,9). La rivelazione & stata
straordinaria, ma deve restare sotto silenzio, perché non sia svelato il segreto messianico prima dell'ora della
resurrezione. Ma i discepoli, sempre preda del loro intontimento, della loro mancanza di fede, si chiedono cosa possa
significare rialzarsi dai morti» (cf. Mc 9,10)...

Conclusione. La portata cristologica dell’evento della trasfigurazione

Dopo questa lettura puntuale dei racconti sinottici della trasfigurazione, vorrei concludere evidenziandone semplicemente
il messaggio. Innanzitutto contemplare la trasfigurazione significa comprendere con una maggior profondita I'evento del
battesimo di Gesu. La parola di Dio rivela I'identita di Gesu: egli € il Figlio di Dio che deve fare esodo, cioé patire-morire-
risorgere. Nello stesso tempo I'evento della trasfigurazione annuncia cio che accadra a Gerusalemme, quando nell’'ora
della croce il centurione confessera: «Veramente quest'uomo ¢ il Figlio di Dio!» (Mc 15,39; Mt 27,54). Si,’évento della
trasfigurazione € memoriale del battesimo e oracolo della croce, e la posizione centrale assegnatogli dagli evangelisti
vuole proprio indicare questa sua qualita di memoriale e di profezia, di compimento di cid che € stato detto nel battesimo
e di anticipazione di cio che avverra nella resurrezione e nella parusia.

Ma la trasfigurazione & anche mistero di luce, che illumina tutto il corpo (Israele e la Chiesa; Mosé, Elia e i discepoli)
insieme al Capo. Infatti il Primo Patto testimonia e Gesu interpreta il Primo Patto; i discepoli, a loro volta, accolgono
Gesu, accolgono la testimonianza delle Scritture e accolgono il comando del Padre in vista dell'ascolto del Figlio. Non c'e
immagine biblica piu efficace per narrare 'unita della fede nei due Testamenti, la centralita di Gesu il Messia, la pienezza
della rivelazione in lui, I'essere un solo corpo da parte dei credenti che nellAntico Testamento attendevano il Messia e
nel Nuovo lo confessano e lo annunciano.

E infine la trasfigurazione € mistero di trasformazione: il nostro corpo e questa creazione sono chiamati alla
trasfigurazione, a diventare «altro»; il nostro corpo di miseria diventera un corpo di gloria (cf. Fil 3,21), e «la creazione che
geme e soffre nelle doglie del parto» (cf. Rm 8,22) conoscera il mutamento in «cielo nuovo e terra nuova» (Ap 21,1). Cio
che e avvenuto sul monte Tabor in Gesu Cristo avverra per tutti i credenti e per il cosmo intero alla fine della storia...
Nell'attesa di quel giorno a noi non resta che contemplare, per quanto ne siamo capaci, «il volto di Cristo su cui risplende
la gloria di Dio» (cf. 2Cor 4,6): cosi, «riflettendo come in uno specchio la gloria del Signore, veniamo trasfigurati in quella
medesima immagine, di gloria in gloria, attraverso l'azione dello Spirito santo» (cf. 2Cor 3,18). Cosi nella tua luce
vediamo la luce, Signore (cf. Sal 36,10)!

Enzo Bianchi

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



