
Imparare a sperare e ad avere fiducia
 

Stampa 
Stampa 

XXVI Convegno ecumenico internazionale di spiritualità ortodossa
DISCERNIMENTO E VITA CRISTIANA
Monastero di Bose, 5-8 settembre 2018
in collaborazione con le Chiese ortodosse

Segui i lavori su ?

Osservatore Romano
8 settembre 2018
di ADALBERTO MAINARDI

L’invito evangelico a discernere «questo tempo» (Luca, 12, 56), a giudicare «i segni dei tempi» (Matteo, 16, 3), ha ispirato il 
tema del ventiseiesimo convegno ecumenico internazionale di spiritualità ortodossa, «Discernimento e vita cristiana», che 
si conclude sabato 8 al monastero di Bose. L’evento stesso di questo incontro, cui hanno partecipato metropoliti, 
vescovi, monaci e monache, teologi e teologhe appartenenti a tutte le Chiese ortodosse, alla Chiesa cattolica, alle 
Chiese della tradizione riformata, è stata un’occasione di riflessione sul tempo che stiamo vivendo, interpretato alla luce 
della Parola di Dio e attraverso la sapienza della tradizione della Chiesa indivisa.

Nella nostra era dell’accelerazione, in cui passato e futuro sono assoggettati alla tirannia del momento, «l’autentico 
discernimento», ha ricordato Papa Francesco nel suo messaggio al convegno, «richiede di educarsi alla pazienza di Dio e 
ai suoi tempi, che non sono i nostri». Nel telegramma pervenuto tramite il cardinale segretario di Stato, Pietro Parolin, il 
Papa ha esortato a cercare insieme quei «criteri di discernimento personali e comunitari necessari per raggiungere la 
conoscenza e la volontà di Dio, nella quale risiede ogni pienezza di vita». Se l’esercizio del discernimento tocca anzitutto 
la vita personale del cristiano, questa operazione, spesso difficile e faticosa, deve estendersi anche alla vita ecclesiale, 
alle relazioni tra le Chiese, al tempo che viviamo. È nella costante interrelazione tra queste due dimensioni, personale e 
comunitaria, verso l’interiorità e verso lo spazio pubblico, che le relazioni presentate al convegno hanno interrogato le vie 
del discernimento nella Scrittura, nella tradizione dell’oriente cristiano e dei padri monastici, nel confronto con le scienze 
umane e gli eventi della storia.

La condizione umana essenziale d’essere posti davanti a una scelta, espressa nel mito greco di Ercole al bivio, va posta 
in relazione con la Scrittura, in cui Dio rivela a Israele il suo costitutivo essere di fronte a un’opzione: «Io ti ho posto 
davanti la vita e la morte, la benedizione e la maledizione». Il comandamento di Dio è sempre per la vita: «Scegli dunque 
la vita, perché tu viva … amando il Signore, tuo Dio, obbedendo alla sua voce e tenendoti unito a lui» (Deuteronomio, 
30, 15-16.19-20).

Occorre scegliere. Il discernimento è precisamente quest’arte della scelta, per «discernere il tempo presente, il kairós nel 
quale Dio opera e parla, il tempo della decisione» (Enzo Bianchi). C’è un soggetto del discernimento: è la persona e la 
sua libertà. La scelta avviene in quel luogo segreto che la Bibbia chiama il cuore umano, che è la coscienza. Soggetto 
del discernimento è però anche la comunità, che — come narrano gli Atti degli apostoli — nel tempo dell’attesa del 
ritorno del Signore, è chiamata a discernere sinodalmente la volontà di Dio, con l’aiuto dello Spirito santo che opera in 
sinergia con il corpo ecclesiale, ma senza mai sostituirsi all’agire umano.

Ma c’è un oggetto del discernimento: il Cristo stesso. Se nel Vangelo il Signore chiede di discernere, di riconoscere il 
tempo (kairós) della sua presenza (cfr. Luca, 12, 56-57), Paolo chiederà di discernere il corpo del Signore nella comunità 
che celebra l’eucaristia (1 Corinzi, 11, 28). È proprio su questo fondamento biblico, in cui convergono antico e nuovo 
testamento, che la tradizione cristiana antica con sant’Ireneo ha potuto fornire dei criteri guida per discernere l’unità della 
Chiesa: accogliendo la diversità e la pluralità, suscitate dallo stesso Spirito, ma «escludendo quella proliferazione 
intellettuale (la gnosi) che finiva per negare l’unicità di Gesù di Nazaret» (Irenei Steenberg).

Questo discernimento ecclesiale, che ha dato forma alle decisioni dei concili ecumenici, deve essere sempre di nuovo 
esercitato oggi, nel tempo in cui le Chiese sono impegnate sul cammino dell’unità: occorre discernere insieme la verità, 
nel dialogo teologico, per riconoscere la comune fede battesimale nel Cristo, superando le divisioni create nella storia da 
incomprensioni linguistiche, culturali, politiche (Vassiliki Stathokosta).

Analogamente, il principio teologico dell’“economia” non stabilisce una “deroga” all’esattezza (akribía) dei canoni 
ecclesiastici, ma indica il discernimento con cui tutta la tradizione canonica deve essere interpretata per corrispondere 

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2

https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://boseostuni.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://boseostuni.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/


alla missione salvifica della Chiesa. Questo principio è di grande importanza nel tempo presente, in cui con sempre 
maggior urgenza le Chiese sono interpellate dalle nuove frontiere degli interrogativi etici (Patriciu Vlaicu).

Sul piano della formazione della persona, «senza discernimento non si ha altro punto di riferimento se non le proprie 
opinioni, e il risultato sarà inevitabilmente un comportamento autodistruttivo» (Kyriaki Fitzgerald). I maestri spirituali 
cristiani hanno insegnato le vie del discernimento dei “pensieri” (in greco  loghismoì, in latino  cogitationes), che 
distolgono la mente dalla ricerca di Dio e la rendono prigioniera di un’illusoria immagine di se stessa: «La protezione più 
sicura per il nostro tesoro è che ci conosciamo: ognuno di noi deve conoscere se stesso così com’è, così da non 
proteggere inconsciamente qualcosa di diverso da sé» (Gregorio di Nissa, Omelie sul Cantico dei cantici).

Il convegno ha esplorato come l’accompagnamento spirituale può operare con la psicologia e le scienze umane, ma 
anche i rischi — non sconosciuti alla tradizione — di deviazioni e fallimenti, dove non è salvaguardata la libertà della 
persona. «Finché un atto non concorda con la coscienza non è genuino ma, ironia della sorte, è una semplice illusione dei 
demoni», scriveva già Barsanufio di Gaza.

La via della consapevolezza e dell’autenticità nella Chiesa oggi, a tutti i livelli, passa per l’esercizio di una dolcezza 
spirituale, di un’umile sensibilità verso le motivazioni altrui: è la via della sinodalità, di un «camminare delicatamente 
insieme, che è al cuore del dono del discernimento» (John Chryssavgis).

Discernere il tempo significa aprire un futuro, non condannarsi al passato. Apprendere l’arte del discernimento è 
imparare a sperare e ad avere fiducia, in Dio e nell’uomo.

Tags: Osservatore Romano

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2

https://boseostuni.it//https://boseostuni.it//component/tags/tag/osservatore-romano
https://boseostuni.it//https://boseostuni.it//component/tags/tag/osservatore-romano

