Relazione di losif Bosch, vescovo di Patara

Stampa
Stampa

XXI Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
LE ETA DELLA VITA SPIRITUALE

Bose, 4-7 settembre 2013

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

RELAZIONE DI IOSIF BOSCH, VESCOVO DI PATARA
Bose, 4 settembre 2013

IOSIF BOSCH, vescovo di Patara
(delegato del Patriarca Bartolomeo di Costantinopoli,
vescovo ausiliare di Buenos Aires della metropolita del Patriarcato ecumenico)

Ascoltiamo la voce dell’Apostolo: “Vi esorto pertanto, fratelli, per il nome del Signore nostro Gesu Cristo, a essere tutti
unanimi nel parlare, perché non vi siano divisioni tra voi, ma siate in perfetta unione di pensiero e di sentire.” (1Cor.
1:10). E la sua domanda ai cristiani di Corinto: E forse diviso il Cristo? (1Cor 1,13).

Prima di avviare una riflessione sistematica sul nostro argomento, vorrei specificarne il quadro concettuale. Per questo
dovro iniziare con una domanda che sembra forse troppo generale: che cosa € il cristianesimo?

Il cristianesimo €& considerato da filosofi, pensatori e anche da molti uomini di fede, come una religione. In termini
generali, si pud affermare che in Occidente sono coesistite storicamente due definizioni di religione, una “sostanziale” e
l'altra “funzionale o pratica”. La prima interpretazione definisce la religione a partire dal contenuto della sua fede, mentre
la seconda la definisce in base al suo ruolo o alla sua attivita svolta nelle societa, cioé a partire da come la religione
serve a “legare” — oppure “unire”, se si vuole — i membri di una comunita in un nucleo omogeneo. Associata a questo
significato, c'e un’altra linea di interpretazione che suggerisce che cio che distingue un’istituzione religiosa da un altra ¢ il
trattamento delle ultime preoccupazioni esistenziali come la sofferenza, la frustrazione o la morte. In questo caso, la
religione avrebbe la funzione di rendere capace 'uomo di affrontare in modo piu efficace queste realta, e cosi trovare la
felicita.

Pud il cristianesimo essere incorniciato all'interno di questa diverse definizioni di religione? Ovviamente si. Tuttavia,
guesto non significa che queste interpretazioni definiscano la realta ultima del cristianesimo. Di fronte alla domanda: “II
cristianesimo € una religione?” la mia risposta € categorica: “il cristianesimo non & una religione!”.

metafisica tra Dio e le sue creature; € la guarigione, la trascendenza, il superamento dell’'uomo in Dio e in se stesso:
dunque il cristianesimo € Dio in noi.

La realta totale del cristianesimo trascende qualsiasi definizione di religione, in quanto € una nozione puramente
teologica: in effetti, teo-logia significa che Dio parla di se stesso agli uomini! Dio si rivela, Dio si comunica, Dio si
identifica, Dio si apre, Dio diventa accessibile, Dio diventa partecipabile. Per una percezione religiosa, € 'uomo che parla
su Dio, mentre per il cristiano, & Dio che parla di se stesso: rivelazione, poi, & teologia. E perché Dio parla al’'uomo, che
guest’ultimo pud parlare di Lui. In quest’'ultima prospettiva, cid & assiomatico.

Il Prof. J. Romanides parla della “malattia della religione”. In effetti, per il grande teologo dogmatico greco, la religione
viene definita come [Iidentificazione dell'Increato con il creato nellanima della persona. Per Romanides ogni
identificazione delle rappresentazioni dell'lncreato con realta che provengono dal’ambiente creato, &€ prodotta dal
disordine dell’energia noetica che & nell'uomo, lo conduce al livello dell'idolatria ed € il fondamento di ogni eresia.

Dalla Triunita Soprannaturale alla creazione

La comprensione teologica della Divinita Uni-trina implica che in essa si auto-realizzano ab aeterno l'unita e la
molteplicita, l'identita e la differenza, la positivita e la negativita. Queste categorie, anche se osservabili e tangibili nella
realtad creata, devono essere applicate all’essere Uni-Trino in modo assoluto. Di conseguenza, queste categorie proprie
dell’Essere assoluto in sé, lungi dall’essere considerate come una sorta di imperfezione o diminuzione, vengono valutate
come un paradosso sovra-essenziale della perfezione divina.

Questa doppia, ma nello stesso tempo unica, realta del’Essere Divino, dell’'actus purus, viene necessariamente
manifestato entro la relativita della creazione come creatio ex nihilo: la Monade Tri-ipostatica, suprema e ultima unita e
molteplicitd auto-realizzata nella sua immanenza divina, deve essere considerata origine sia dell'identitd sia della
pluralita nel creato.

Dio, esse in se nella sua essenza, ma ad alio nella sua energia, viene considerato, quindi, come “endo” ed “exo”, ossia

Monastero di Bose - Pagina 1 di 6


https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1209-2013-eta-vita-spirituale
https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1209-2013-eta-vita-spirituale
https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1209-2013-eta-vita-spirituale
https://boseostuni.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2013/CEISO2013WF2_600.jpg
https://boseostuni.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2013/CEISO2013WF2_600.jpg

relazionalitd pura ed assoluta in se stesso — e verso se stesso — in quanto Uno e Trino, ma anche verso il creato,
secondo la sua energia increata.

In questo modo, soltanto un Dio trinitario puod rendere plausibile la comprensione ultima della realta creata. Nelle diverse
ipostasi divine & un fatto ab aeterno I' essere-uno-e-lo-stesso-non-essendo-ed-essendo-altro: realtd sovra-essenziale
che effettivamente compie I'intima auto-realizzazione di Dio in sé - ad intra - nella distinzione ipostatica e -ad extra- nei
suoi divini progressi.

Quindi, questo Dio Uno e Trino, che contiene in sé stesso, in maniera originale ed unica, differenza e pluralita, crea ed

e nella pluralita, si perfeziona unitivamente.

Kenosis creazionale e perfettiva

Come abbiamo gia esplicitato precedentemente, I'unica e triplice azione trinitaria ad extra -incomprensibile alle nostre
capacita intellettuali- si identifica con il divino Eros e Agape, che spinge naturalmente e volontariamente la Divinita in
gualche modo a “ritirarsi” e “lasciare spazio” all’ “heterousio”, a quello che non & consustanziale, -all"altro per eccellenza,
all'assolutamente diverso-, in una sorta di kenosis erotica ed estatica, volontaria e liberale, che fa dell'inconsustanziale
un essere libero e, per questo, con tutte le prerogative e le capacita di “annullare”, per grazia, lo spazio ontologico
esistente tra i due diversi, in virtu della stessa azione, forza e realta ontologica che li mantiene necessariamente
in-consustanziali, in quanto conserva l'alteritd come conditio sine qua non per poterla, paradossalmente e per grazia,
trasformare.

Necessariamente si entra nel campo del paradosso: il ritirarsi, il limitarsi, o lo svuotarsi di Dio non significa distanza
oppure mancanza ontologica nei confronti della sua creazione, ma significa piuttosto l'irruzione -quasi violenta- volontaria
e naturale di sé stesso nella sfera del “totalmente altro”.

Quell'uscita, quel dilatarsi di Dio da se stesso, dall’'eterno e intimo della sua medesima essenza verso “l'altro”, & I'azione
che paradossalmente “da luogo” al “necessariamente altro”, e produce una sua esistenza in-dipendente, ma allo stesso
tempo di-pendente da Dio, Colui che, quando sembra ritirarsi, in realta avanza in un movimento estatico e volontario,
creando, sostenendo e perfezionando cio che “non-e-Lui”, ma che tende, in virtu della sua di-pendenza e in-dipendenza,
“ad-essere-Lui”, in un movimento inverso che fa essere “colui-che-non-&” come “Colui-che-&”, sempre nel rispetto
dell’alterita fino a quando questa viene superata per e nella medesima forza che la mantiene: la divina onnipotenza, o la
divina bonta, che si muove nel piano creato attraverso le energie in-create.

Parliamo , dunque, della Divina Provvidenza, o Economia: la bonta di Dio che dona con abbondanza e gratuitamente
'essere, la vita, la saggezza e la perfezione alle creature che, spontaneamente nella loro di-pendente in-dipendenza,
tendono naturalmente e drammaticamente verso di essa.

Dalla creazione alla chiesa

La Chiesa inizia con la creazione, si sviluppa nella storia e si assimila perfettamente alla “Gerusalemme Celeste” nella
seconda Parusia di Cristo. Sembrerebbe che in base a questa interpretazione la creazione sarebbe identificata con la
Chiesa; infatti, nessuna parte della creazione € comprensibile senza la presenza della chiesa.

La chiesa comprende trasversalmente l'intero creato in tempo e spazio. La chiesa viene considerata, quindi, simbolo,
tipo e immagine:

« della Tri-Unita sovra-essenziale

* della creazione

« del mondo sensibile

* dell'uomo

« dell'anima umana

Come immagine di Dio, la Chiesa gode per natura di unita, identita, diversita, pluriformita, relazionalita, socialita e
dinamismo; come immagine della creazione, la chiesa é I'auto-coscienza del creato che costantemente lo riconduce
all’Archetipo; ancora, come immagine del mondo sensibile, la chiesa viene considerata come un organismo vivente che
si autorealizza armonicamente nel tempo e nello spazio; come immagine dell’'uomo, evoca la creazione a immagine e
somiglianza di Dio, comune ad essa e all'uomo; infine, come immagine dell'anima umana, rende evidente la liberta
dell'uomo, che soltanto pud essere concepita e superata entro i suoi illimitati confini.

Questa chiesa viene interpretata come immagine principalmente in virtu della sua origine divina, ma anche in virtu della
sua natura creata. Essendo immagine del Creatore, pud poi essere immagine del creato a tutti i livelli. Questa capacita di
riflettere -di essere immagine- non puod che essere interpretata come il rapporto pill intrinseco con Dio e con il creato.

Quindi sostituiamo l'identificazione della Chiesa e della creazione, con I'assimilazione della seconda alla prima, in quanto
la chiesa e la potenza che comprende in se stessa l'intero creato. Inoltre sostituiamo Iidentificazione di entrambe le
realta, con la relazionalita, in quanto creazione e chiesa sono realta intrinsecamente correlate: il mondo e la creazione
non sono concepibili, per il teologo ortodosso, al di fuori della struttura della chiesa e, inversamente, la Chiesa non puo
esistere al di fuori del mondo.

Questa assimilazione del creato che la Chiesa realizza, la realizza perche € immagine di Dio, vale a dire in quanto e
intrinsecamente correlata con Lui e con la sua energia sul creato, che collega, comprende, assimila e perfeziona tutte le

Monastero di Bose - Pagina 2 di 6



cose in sé -ed a sé-. La chiesa, come legittima immagine e ricevente dei divini progressi, estende questa energia in tutto
il creato, facendo di tutte le cose un organismo unito e armonico, e perfezionando tutto secondo la loro ricettivita.

La Chiesa come creatura Trinitatis

L’Eros/Agape divino ha voluto che gli uomini -e tutto il creato- fossero coinvolti nella salvezza che, di per sé, & una
evoluzione della meta primordiale di Dio: che tutti gli uomini, cioe, siano immagini viventi della comunione del Dio
trinitario, e vengano configurati nella vita del Dio comunionale.

Questa comunione, voluta fin dall'inizio e ora proposta in maniera innovativa e definitiva per I'azione del Dio Uno e Trino,
e la Chiesa. In essa comincia a compiersi la promessa di Cristo riguardo al regno di Dio: la communio universale. In
guesto modo, la Chiesa é I'immagine piu evidente della Trinita nel campo creazionale.

Secondo Tertulliano, la chiesa é il livello operativo e il farsi corpo della Trinita poiché dovunque siano i tre -il Padre, il
Figlio e lo Spirito Santo-, vi € anche la chiesa, che ¢ il corpo dei tre.

La Chiesa pud essere interpretata come imago Trinitatis, in quanto & il popolo di Dio, I'ambiente naturale dell'azione
trinitaria di fronte alla sua controparte creata; I'atmosfera legittima in cui tutto il creato riflette la sua controparte increata -
Dio- e si assume come parte di un tutto, all'interno di una diversita che garantisce alterita e identita; e, infine, lo spazio di

spazio, quella atmosfera viene superata dai medesimi protagonisti dell’incontro, in quanto essi sono lo spazio; essi stessi
diventano la zona dell'incontro, giaccheé insieme sono la chiesa.

Quell'alterita primordiale, il “no” ontologico, I'essere “di fronte” all’altro, in nessun modo -come abbiamo gia detto-
riferisce negativita; al contrario, & I'origine e la premessa della comunione; infatti, la distanza viene invertita e “annullata” -
superata- diventando cosi unita; mentre il “no” originario diventa un “si”, I'essere “di “fronte” diventa un essere “insieme”;

tutta I'ontologia, la natura, € superata e trascesa -mai soppressa o pervertita- dall’Eros/Agape .

Origine della Gerarchia

Ecco l'origine e il contesto in cui si deve comprendere e interpretare la Gerarchia: la Tearchia che crea, sostiene e
perfeziona l'universo, attraverso, in e per il suo divino Eros-Agape. Precede la Tearchia Sovra-sostanziale e segue
naturalmente la Divina Economia o Provvidenza, la sua naturale azione e anche il luogo, lo spazio e il clima in cui si vive
e si sviluppa il-non-essere-come-essa-€: il vuoto di Dio, che e riempito con I' “altro”, colui che riempie il vuoto con quella
naturale tensione e attrazione verso la Deita. La tensione e I'ardente desiderio vincono I'assenza, poiché essi stessi

La Tearchia & la ragione d'essere della Gerarchia, che secondo il divino Dionigi ha come fine commune amare
costantemente Dio e suoi sacri misteri; ancora una volta 'Agape-Eros, che Egli effonde, e nella libera unione con Lui
perfeziona “l'altro-creato”. Quell’amore che é in-fuso ed ef-fuso naturalmente nella creazione -e soprattutto negli esseri
razionali- consiste nel conoscere gli esseri cosi come sono; nel contemplare, comprendere e custodire la Sacra Verita
che ci é stata rivelata; nel partecipare il piu possibile attraverso I'unione deificante con Colui che & l'unitd stessa: la
Gerarchia, infine, & la gioia della visione sacra che alimenta la comprensione, riempie lo spirito e divinizza tutti coloro che
giungono fino a li. Di conseguenza la Gerarchia, che € il fondamento della Chiesa, € un dono, un carisma, che
garantisce la deificazione e la perfezione di tutto I'essere intelligibile.

Ex parte Dei, la Gerarchia -e la Chiesa- non sono necessarie; ex parte hominis, tuttavia lo sono, in quanto si
costituiscono fonte di salvezza; in una delle espressioni piu radicali e sovversive della bonta divina, dell’azione divina sul
creato, della divina economia, che rende superfluo il necessario, e il superfluo imperioso, per amore: e qui il concetto
chiave & quello di “partecipazione”. Dio si partecipa, si dona, lascia il posto all'altro cosicche egli, assumendo quel che
non & per natura, lo diventi per grazia. Ancora una volta il Dio che “si ritira” e che “fa spazio all’altro” cosicché egli prenda
il suo posto, e “partecipi” e “faccia partecipare” agli altri in quello che & germe di deificazione.

Dalla vita spirituale all’'unione dei cristiani

Teologia mistica

La vita spirituale & il processo connettivo di assimilazione dell'uomo al suo Creatore. Tale processo € unificante in tre
aspetti:

1 - unisce l'uomo in se stesso, in tutte le sue facolta e potenzialita

2 - unisce 'uomo con i coetanei -e con tutto il creato-

3 - unisce l'uomo al suo Creatore increato

Questo processo, avendo come scopo un’unificazione, € liberatorio. In questa prospettiva, I'uomo al fine di unificarsi ha
bisogno di liberarsi delle immagini (preconcetti, idee, pregiudizi) che ha di sé -e che altri hanno su di lui-, del suo “ego” e
di ogni tendenza narcisistica.

L'intelletto/spirito -????- dell’'uomo si unisce a Dio essendo stata operata in lui tale purificazione. Cosi, la purificazione e
la liberazione dell’ “io” sono un presupposto necessario per l'unione spirituale. Questa purificazione si basa sulla
preghiera: in questo modo, attraverso la preghiera, I'intelletto della persona progressivamente ri-configura i suoi rapporti
con gli esseri.

L'unione con Dio non si verifica durante questa fase, ma dopo, quando lo Spirito Santo illumina, attraverso la sua
energia, la persona che si trova al limite delle sue limitazioni naturali -nell’'ultimo momento della sua umanita- e attende la

Monastero di Bose - Pagina 3 di 6



rivelazione sovra-cognitiva del Paraclito.

Certamente i processi spirituali di purificazione, illuminazione e glorificazione non interferiscono con i processi logici
dell'uomo, ma neanche li annullano assolutamente: I'unione “secondo la superiorita” differisce radicalmente da tutto il
compito intellettivo, dal momento che non si ottiene attraverso apofasis e catafasis, ma attraverso la preghiera continua,
'amore disinteressato, 'adempimento dei comandamenti di Dio, la purificazione delle passioni negative e I'esercizio della
virtu. Tutti questi fattori hanno come fine ultimo la triplice unione, che avviene dopo aver raggiunto la pausa dalle energie
intellettive.

L'unita divinita-teologo €& caratterizzata da un doppio movimento:

Dio”, che si realizza poiché esiste la “suprema con-discendenza” che, attraverso I'energia divina, permette la
conformazione delluomo a Dio. Tuttavia, I'elemento umano non viene annullato, e questa realta davvero viene
specificata e salvaguardata dal termine patristico di sinergia.

La vita spirituale si identifica, dunque, con la discesa erotica e drammatica di Dio sulla creazione e con la libera salita
della personaalle regioni della Trinitd sovra-sostanziale. Tutto un mistero, tutto un paradosso, tutta una luce, la vita
spirituale dell’'uomo si identifica con I'amore divino, che permette l'incontro e la conoscenza degli “in-con-sostanziali”.

In definitiva, solo tramite I'amore disinteressato si produce I'unione con Dio, oltre la filosofia, la religione, la teologia, nei
limiti del creato, la dove I'umano conclude e “fa spazio” alla divina dilatazione, la dove dominano I'impossibilita e la
debolezza umana, e Dio, come forza suprema, guarisce ogni energia negativa della natura lapsa creata. Erotica, quindi,
terapeutica e drammatica € la vita spirituale dell’'uomo -la vita in Dio- che supera ogni umana “metodologia” religiosa,
permettendo all'uomo di conoscere Dio nel paradossale simposio di amicizia e di Eros: simposio di agape, dono celeste,
vita eterna.

Vita spirituale: terapeutica dell’Amore

Secondo il Prof. Romanides il risultato del cortocircuito tra lo spirito del’'uomo nel cuore e il cervello & 'amore egoistico,
la cui espressione piu alta € evidente nella superbia dell'uomo. L'amore delll'uomo che non & equilibrato, non é pieno, ma
e solo una diminuita capacita che cerca di soddisfare se stessa. L'amore € movente attraverso il quale dal nulla la
creazione € stata portata all'esistenza, la causa attraverso la quale il Logos eterno si fece carne e venne ad abitare in
mezzo a noi, e, infine, & il piu grande comandamento che ci ha lasciati il Teantropo.

Il triplice comandamento delllamore (amare Dio, gli altri, se stessi) richiede unita di cuore, di anima e di mente. Dio
richiede un amore che possa essere espresso solo nell'integrita della persona. Una persona divisa al suo interno non &
in grado di amare nel modo in cui richiede il Signore. Percio la Chiesa, come corpo mistico di Cristo, ha sempre avuto
come obiettivo principale la guarigione di questo amore, per il bene di ciascuno e della societa in generale. Pertanto,
I'obiettivo della Chiesa apostolica si sposta dalla sfera personale -dal microcosmos- ad una parte piu ampia e olistica
come la societa stessa, 'umanita, e la creazione nella sua totalita.

Dopo che la capacita del’'uomo di amare € stata guarita tramite la normalizzazione del sistema noetico, I'intero cosmo
diventa puro specchio che riflette la luce divina dell’amore trinitario.

L'amore é il denominatore comune nella storia della Divina Provvidenza, nel rapporto tra il Creatore increato e la
creazione dal nulla. Quando I'amore €& guarito, il nulla non rappresenta piu un pericolo che minacci I'esistenza della
creazione. Quando la creatura ama cosi come le é richiesto dal Creatore, essa raggiunge il suo essere in pienezza
tramite un amore integratore, unificante, propulsivo, vivificante, quell’amore che Paolo ha descritto con tanta precisione e
bellezza.

Il carattere macrocosmico e olistico di questa guarigione della vita spirituale, che € in principio individuale e personale, &
quello che definisce la missione terapeutica della Chiesa. Dobbiamo liberarci di quella immagine di una Chiesa che
amministra la salvezza o la dannazione dei suoi membri attraverso il perdono -0 no- dei loro peccati. Sebbene il perdono
dei peccati sia I'inizio della guarigione della personalita umana, in nessun modo possiamo identificare la preparazione
alla vita eterna con tale teoria cosi semplicistica. La preparazione comprende non solo la remissione dei peccati, che
amministra la Chiesa come corpo mistico del Cristo giudice, ma anche la completa normalizzazione di tutti i processi
vitali e delle operazioni dello spirito umano in modo che la persona diventi in pienezza armonica un’immagine viva del
suo Creatore.

Il processo sara lungo e doloroso, ma nel nostro cuore deve rimanere la convinzione incrollabile che cid che é
impossibile all'uomo é possibile a Dio.

Unione dei cristiani: risultato della terapeutica dell’Amore

Abbiamo realizzato un percorso teologico magari lungo e monotono per arrivare a questa fase della riflessione. Per
prima cosa € stato specificato un presupposto concettuale basilare la cui importanza &€ fondamentale in questa sezione.
All'inizio della riflessione ci siamo soffermati su Dio, poi sulla sua creazione, sulla chiesa, sulla vita spirituale, e adesso
siamo approdati a questa “unitd” che conferisce forse un senso a tutto quanto & stato esposto fin'ora; di fatto, tutto &
stato esaminato in funzione di questa sezione.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 6



| concetti chiave in tutto lo sviluppo della riflessione sono stati principalmente due:

Questi due concetti hanno percorso trasversalmente tutte le tematiche che ci sono servite come sostegno teologico per
arrivare a questo punto della nostra meditazione.

Il peso della riflessione, in questa sezione, ricade nuovamente sull'origine di essa: Dio. Dio: amore e unita. Possiamo
pensare a una vita spirituale e ad una unita dei cristiani senza Dio? Ovviamente no. La domanda sembra senza senso.
Tuttavia, mi permetto di chiedere ancora una volta: perché siamo divisi? Se Dio & amore e unita, allora perché i cristiani
sono divisi? Se la chiesa & quella che abbiamo descritto -almeno nel suo aspetto pit profondo e inclusivo- allora perché i
discepoli di Cristo sono separati? E mi permetto di domandare: forse manca Dio?

Ovviamente Dio non manca nella creazione, e nemmeno nella chiesa. Dio, perd, manca negli esseri razionali -e liberi-
che in virtt di quella liberta rifiutano oppure ignorano Dio. Manca, di conseguenza, la vita in Dio, la vita spirituale che
abbiamo descritto.

Demitizzazione

La frammentazione del cristianesimo si realizza in quanto la concezione, la percezione e I'esperienza che abbiamo di
esso lo riduce ad una religione o ad una filosofia, ad una ONG, ad una corporazione, 0 a qualsiasi altra categorizzazione
che provenga dalla nostra limitazione , in quanto 'uomo terrestre concepisce ed esegue tutto in relazione al suo limite, a
se stesso immerso nella sua miseria.

Il cristianesimo, pero, € la rivelazione di Dio: in esso il mondo, la chiesa, gli uomini e tutti gli esseri costituiscono un tutto
organico e armonico che si relaziona multiformemente nell'identita e nella diversita. Sembra un’utopia. Ma non & cosi: &
una realta! Non la capiamo, o non vogliamo capirla.

Se si considera il cristianesimo una religione, & possibile la frammentazione; mentre se lo percepiamo -e soppratutto lo
viviamo- come la rivelazione divina, come I'estasi erotica e salvifica di Dio, questa esperienza impedisce qualsiasi
frammentazione dell’ essere umano che la riceve, perché, a differenza della pratica religiosa, il fattore divino si assimila
allumano cosicché I'uomo si assimili al divino: il protagonista & Dio! Dio nelluomo, I'uvomo in Dio. Due termini
inseparabili.

Ho detto bene: assimilare e vivere il cristianesimo in quanto tale. Non basta una definizione accademica. Il cristianesimo
€ molto di piu: & la vita, 'amore, I'unita, la perfezione e trascendenza offerti a tutti da Dio. Questa vita che si basa sulla
convinzione della fede come relazione con Dio non ammette divisioni, non ammette disgregazioni, non ammette |l
prefisso “anti” -????- o “contra’, ma piuttosto “in”, “verso”, “con”. In questa vita realizzata dal cristianesimo, la
relazionalitd & sempre positiva: infatti, come nella Trinita, vi & unitd e molteplicitd! E la molteplicita che si fa evidente nel

“al/ad”, nel “verso”, nel “in”, non & nient’altro che positivita, ricchezza, crescita, abbondanza.

Questo punto di vista, tuttavia, potrebbe essere giudicato come escludente: sembrerebbe che solo il cristianesimo sia la
salvezza. Eppure, € la nostra fede, la nostra certezza; ma anche -e paradossalmente- in essa percepiamo e viviamo
'amore di Dio per tutti: in che modo, allora, il Dio Eros/Agape potrebbe escludere qualcuno dalla sua salvezza? La
risposta € owvvia. Di conseguenza, I'apocalisse di Dio &€ dinamica e aperta a tutti; multiforme e multidimensionale si
estende a tutto il creato; in conclusione, Dio fa cid che vuole, come vuole, quando vuole e con chi Egli vuole.

Auto-referenzialita

Da questo punto di vista, I'unico punto di riferimento & Dio. Ecco di nuovo il paradosso: Dio nell’'uomo, I'uomo in Dio.
L'auto-referenzialita, quindi, appartiene solo a Dio, non alla creazione, né alla chiesa, e nemmeno agli uomini. E torno
all'inizio: Dio!

La vita spirituale e la vita in Dio, con Dio, per Dio, da Dio; e analogamente negli altri, con gli altri, per gli altri, dagli altri.

L'auto-referenzialita esclusiva della creatura cessa, quindi, come €& specificato in precedenza, quando il processo
spirituale attraverso I'amore e la preghiera normalizza e ricostituisce la relazionalita del'uomo. E se I'uomo ricostruisce
quella multiforme relazionalita originale, allora iniziano a normalizzarsi anche le funzioni delle strutture che compongono
la societa: e la Chiesa ha anche la sua struttura e la sua istituzione. Questa relazionalita ricostituita posiziona
correttamente I'uomo non piu “davanti” a Dio -come la religione- ma “in” (con, per,da) Dio; 'uomo in se stesso e negli

altri e, senza dubbio nel mondo. In questo modo, l'auto-referenzialitd nel creato & sempre relativa. Torniamo a Dio. In
guesto modo, nessuno puo pretendere di essere punto di riferimento nel cristianesimo. Egli € la Via, la Verita e la Vita;
nessun uomo, ne la Chiesa: Cristo solo!

Pregiudizio

Mentre 'uomo comincia a purificarsi e a guarirsi dalla “malattia della religione” ricostruendo la sua relazionalita con la
preghiera e con I'amore, i pregiudizi su se stesso e sugli altri spariscono. A livello spirituale, i pregiudizi — negativi o
positivi — sono il risultato del sistema noetico disgregato.

| pregiudizi causano divisione, causano tensione e, alla fine, distruggono. Una societa unita nella diversita, come la
chiesa, non ammette pregiudizi dell'uno verso l'altro, e mi chiedo: come si possa parlare di unita dei cristiani, se ancora
non possiamo abbattere i pregiudizi dell'uno contro I'altro?

Monastero di Bose - Pagina 5 di 6



Priorita

Ecco perché questo cammino verso I'unita visibile dei cristiani presuppone il cammino verso Dio. Forse sembra inutile la
frase precedente, ma spesso la lista di priorita degli uomini viene invertita: cerchiamo l'unita dei cristiani ma non
cerchiamo Dio in primo luogo; cerchiamo giustizia, inclusione, eliminare la poverta, la violenza, e tutto questo va bene ed
e lecito, ma perché non riusciamo? Perché ci dimentichiamo Dio.

La priorita & chiara: primo Dio! E ultimo Dio!: Cristo, Cristo, Cristo! E nel frattempo, tutto il resto. Infatti, se cerchiamo Dio
e siamo in Lui, allora siamo nel prossimo, perché Dio non esiste senza l'altro! Senza I’ “alter ego” non c'é perfezione, non
c'é comunione, non c'é chiesa; ma l'altro, anche, & Cristo; tutti insieme siamo Cristo.

La priorita nella vita spirituale delle persone inizia essendo se stesso, ma quando il processo di assimilazione e di
identificazione si sviluppa, l'identita si volge a Dio; a Dio e all’altro; a Dio che € in tutti e in tutto! Tutto il resto verra
sempre e cio sara conseguito quando la nostra volonta verra assimilata a quella di Dio. La mia volonta & quella di Dio, e
guella di Dio diventa mia.

Spiritualitd Ecumenica

L'unita dei cristiani essenzialmente esiste, poiché la Chiesa & una; poiché Dio € uno: unita nella molteplicita; come nella
Trinita. L'unione visibile, tuttavia, € un processo che, secondo il mio punto di vista, fa parte della maturazione spirituale
dei cristiani tutti, cosi come delle istituzioni di cui essi fanno parte.

L'unita visibile dei cristiani deve essere qualcosa di legittimo, non soltanto un’utopia, un’idea, un motto, un pio
sentimentalismo, una politica religiosa o, nel peggiore dei casi, un business. E perché cio sia come dovrebbe essere,
deve procedere da un processo spirituale legittimo, maturo e serio. Altrimenti sara una strada dissestata, un vicolo cieco.
Detto con altre parole: non si ottiene unita dei cristiani senza vita spirituale!

Sin dall'ultima Assemblea del Consiglio ecumenico delle chiese si parla della spiritualita all'interno del movimento
ecumenico. E un progresso, credo, in virtu delle iniziative delle diverse chiese ortodosse che durante un lungo tempo
hanno sottolineato questo argomento.

Una spiritualita ecumenica? Penso che il termine sia ridondante. L'lmitatio Christi interpretata come processo di
purificazione, illuminazione e glorificazione implica questa apertura. Non € necessario segmentare la vita nello Spirito;

non € necessario limitarla ulteriormente. L'apertura € il risultato della relazionalita umana guarita, della ricettivita
spirituale ricostituita, del’'uomo riconfigurato a Cristo.

Liberta

Se vogliamo accedere all’'unita visibile dei cristiani abbiamo bisogno di liberta e liberalita che derivano dalla
cristificazione. Solo Dio € libero e liberale per eccellenza e ci trasmette quella realta secondo la nostra ricezione dei
progressi divini. E' necessaria, quindi, la purificazione: la liberazione di se stessi o, meglio, dellimmagine che uno —e
anche gli altri- hanno di se stessi; la facolta noetica, prigioniera nel cervello, che cattura gli impulsi dell’ambiente
facendoli propri del cuore. E’ necessario correggere questo sistema: ritornare a se stessi, trovare Dio dentro di noi, e di
conseguenza negli altri: questo porta la liberta! Dio mi libera, I'altro mi libera.Se sono libero, quindi, non ho paura, e
posso andare “verso” I'altro, vivere “con” I'altro, essere “nel-" I'altro. Unione -communio- nella diversita: I'unita visibile dei
cristiani.

IOSIF BOSCH, vescovo di Patara

(delegato del Patriarca Bartolomeo di Costantinopoli,

vescovo ausiliare di Buenos Aires della metropolia del Patriarcato ecumenico)

Monastero di Bose - Pagina 6 di 6



