La liturgia cristiana, sfida per I'arte
contemporanea

Stampa

Stampa
LA LITURGIA CRISTIANA, SFIDA PER LA CONTEMPORANEIT-A
Avvenire
3 giugno 2010
di FRANCOIS BOESPFLUG
Francois Boespflug, della facoltd di teologia dell'universita «Marc Bloch» di Strasburgo, presenta domani all
VIII Convegno liturgico internazionale del Monastero di Bose una relazione su «La liturgia cristiana, sfida per I'arte
contemporanea», della quale pubblichiamo in questa pagina un estratto. Il convegno, organizzato in collaborazione con
I'Ufficio nazionale per i beni culturali ecclesiastici della Cei e dedicato a «Liturgia e arte, la sfida della contemporaneita»,
inizia questa mattina dopo I'introduzione di Enzo Bianchi e di Stefano Russo con un intervento dell’austriaco Johannes
Rauchenberger su «Arte religiosa, arte sacra, arte liturgica» e prosegue nel pomeriggio con il francese Francgois
Cassingena-Trévédy su «La sacramentalita dell'arte nella liturgia» e lo svizzero Eric Fuchs («La visibilita della Parola»).
Domani le relazioni saranno dedicate allillustrazione di esempi di arte liturgica contemporanea in Inghilterra, Italia,
Germania, Francia e Usa. Sabato, dopo una relazione dell'ortodosso Jean-Franois Colosimo, le conclusioni
dell'arcivescovo Gianfranco Ravasi («L'arte, provocazione e ferita») e di Albert Gerhards.

Astratto in chiesa: ma chi lo capisce?

Il primo compito nell'ordine delle urgenze consiste secon-do noi nel ripartire risoluta-mente dal concilio Vaticano I
prendendo finalmente sul serio non solo quanto concerne lo spazio liturgico, I'altare e il mo-bilio, ma piu globalmente
I'o-rientamento indicato in genera-le alle belle arti nella Costituzio-ne sulla liturgia. Vi si dichiara fra I'altro che «la Chiesa
non ha mai fatto suo alcuno stile», ma che accoglie volentieri tutti gli stili nella misura in cui si prestano a servire la
liturgia. Vi si parla an-che, forse per la prima volta nel-la lunga storia dei discorsi della Chiesa sull'arte, del «ministero» di
quest'ultima e del suo ruolo potenzialmente teologale, ben al di la del livello puramente fun-zionale o decorativo in cui si
sa-rebbe talvolta tentati di confi-narla, almeno in Occidente.

L'importanza di questa dichiara-zione non & certamente ancora stata percepita nel suo giusto valore; o se lo € stata, oggi
non lo & piu. Rari sono i rimandi a questo testo negli scritti relativi all'arte religiosa della nostra e-poca. Alcuni teologi fra
gli spe-cialisti (poco numerosi) dell'arte sacra cristiana del XX secolo la-sciano tranquillamente intende-re che questo
testo conciliare & ai loro occhi ampiamente supe-rato e non pit degno di vero in-teresse, in quanto non sarebbe
all'altezza delle sfide del mo-mento per non aver saputo va-lutare il cammino dell’arte nell’'ultimo secolo. Mi permetto di
essere di parere contrario. La dichiarazione conciliare costi-tuisce un principio dalle molte-plici applicazioni e rimane
sen-za equivalenti nella lunga storia dei discorsi magisteriali sull'ar-te. (...) D’altro lato & chiaro che se i rapporti fra le
comunita cri-stiane e 'arte devono ridiventa-re toniche ed esigenti, non ci si potra limitare alla prospettiva generosa ma
pur sempre al-quanto vaga espressa dal Conci-lio, che & essenzialmente una prospettiva di accoglienza per quanto, si
precisa, condizionale.

C’e indubbiamente qualcosa di pit e di meglio da fare. «Acco-glienza » & diventata la parola magica per una concezione
mi-nimalista dei rapporti fra la Chiesa e le arti, a dispet-to delle sue arie di aper-tura e di generosita. La «condizionalita» &
una clausola che rischia di applicarsi solo a poste-riori: e allora sarebbe troppo tardi. E piuttosto a monte, nei momenti
chiave della concezione e della commissione del-I'opera destinata a luogo di celebrazione liturgica, che importa che gli
arti-sti e i rappresentanti del-la Chiesa si incontrino e con-frontino i loro punti di vista.

Cio implica non solo che la Chiesa impari nuovamen-te a commissionare e a formulare le sue attese invece di limitarsi a
dire «io assumo», «io accolgo», «io compero«, ma an-che che si accerti che gli artisti suscettibili di lavorare per essa siano
capaci di farlo in cono-scenza di causa e siano stati suf-ficientemente formati alla biso-gna. Ma quali sono gli artisti che
accettano di entrare in tale pro-spettiva, e quale istituzione € in grado di proporre loro una for-mazione? La Chiesa
cattolica deve imparare nuovamente a spender tempo e denaro per for-mare dei chierici nel solco degli stretti e
complessi legami che per secoli sono esistiti fra essa (la sua liturgia, la sua catechesi, la sua missione) e le arti. A
guando l'inserzione nelle fa-colta di teologia di una vera for-mazione all'iconografia cristia-na, e piu generalmente alla

let-tura dell'immagine, che non sia una semplice spolveratura o-meopatica?

(...) Un altro compi-to sarebbe prendere in conside-razione e pensare teologicamen-te il venir meno delle figure del Dio
cristiano nell’arte moderna e contemporanea. Si tratterebbe di pensare lo svanire del volto nell’arte del XX secolo; di
torna-re una volta di piu sulla questio-ne di sapere quali possono esse-re ora i rapporti del cristianesi-mo con la figura.
Hans Urs von Balthasar era del parere che «so-lo quel che comporta una figura puo trasportare e tuffare nel ra-pimento
(...) Senza figura 'uo-mo non puo essere afferrato né trasportato. Ed essere trasporta-to € l'origine del cristianesimo».

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/articoli/avvenire_20100603_A29.jpg
https://boseostuni.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/articoli/avvenire_20100603_A29.jpg
https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-liturgici/1092-2010-liturgia-e-arte
https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-liturgici/1092-2010-liturgia-e-arte
https://boseostuni.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-liturgici/1092-2010-liturgia-e-arte
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=290&Itemid=2253
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=290&Itemid=2253

Ci si puo tuttavia chiedere se il problema & ben posto. Si pud pensare che la vera posta in gio-co nel mantenimento o
nella di-menticanza della figura in gene-rale e del volto in particolare sia altrove piuttosto che nel «rapi-mento », versione
un po’ barocca di una delle tre funzioni tradi-zionalmente assegnate all’'arte religiosa («commuovere, far ri-cordare,
istruire»). Un ulteriore obiettivo sarebbe denunciare il fossato che si va scavando fra I'arte d’avanguardia e la gente (non
solo i cristiani). Essa deci-samente non capisce piu. Anche con la miglior buona volonta, anche quando si sente in
dovere di aggiornarsi per avere qualche occasione di capire, non riesce proprio a seguire. Subentra una pesante
stanchezza, molto smo-bilitante: si finisce per abituarsi a non capire, ben presto si ces-sera di sentirsi colpevoli o stupi-di
per questo. C onverrebbe dunque chie-dersi perché quanti hanno la responsabilita di deci-dere, nei musei, nei ministeri o
nella Chiesa, con il pretesto frut-to di sollecitazione ma fraudo-lento che & quello che vuole la gente, o con il pretesto che
biso-gna aprirsi alla modernita, privi-legiano tanto e in modo cosi u-nilaterale «il rapporto con la cul-tura » (sottinteso:
d'avanguardia) senza tenere in alcun conto la sensibilitd reale e le attese della gente e senza rendersi conto che
rischiano di accreditare «un bluff gigantesco». Trascurando certe forme culturali che non possono piu mostrarsi, ne
favo-riscono arbitrariamente altre, in particolare «l'arte di Chiesa-Sta-to » (la separazione ha qui cedu-to il posto alla
collusione), for-me che non hanno alcuna possi-bilita di ricezione nel popolo di Dio. E forse un effetto della pau-ra
profonda, tanto pit imperio-sa in quanto incosciente, di «perdere I'autobus», di non riu-scire a imbarcarsi nell’'ultimo treno
culturale in partenza?

Checché ne sia, quest'obiettivo implica rendere la parola e una certa visibilita a tutti quegli arti-sti che lavorano
nellombra e che pur controcorrente conti-nuano senza provare vergogna e senza hascondersi (ma anche senza
ostentarlo) a ispirarsi alla Bibbia, alla liturgia e alla teolo-gia. Sono piu numerosi di quan-to si pensi. Ma chi si cura di
an-dare incontro a questi soldati semplici dell’arte? Chi sono?

Dove sono recensiti? Dove si fa memoria di quanto essi hanno creato dal 19507 Quali sono i luoghi che osano dedicar
loro le proprie strutture? Essi non ten-gono a esser chiamati «pittori religiosi». Non importa: & certa-mente grazie a loro, lo
si sco-prira un giorno, che prosegue, al di la delle rotture annunciate e proclamate, la vasta storia delle forme di cui la
Bibbia rimane «il grande codice».

«La teologia deve considerare il venir meno della figura e del volto nel XX secolo, denunciando il fossato fra le
avanguardie e la gente (non solo i cristiani). Eppure ci sono artisti che in silenzio s’ispirano ancora alla Bibbia»

di FRANCOIS BOESPFLUG

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



