Vie spirituelle

Imprimer
Imprimer

ANGELO BIANCINI, Annonciation

Les mots de la spiritualité
par Enzo Bianchi
Il n'existe pas de vie chrétienne sans vie spirituelle! Elle vise une expérience de Dieu, une vie en relation avec Dieu

Il est essentiel d'insister aujourd’hui sur ces vérités élémentaires. Car nous vivons une époque ou la vie ecclésiale,
dominée par l'anxiété pastorale, a fait sienne l'idée selon laquelle I'expérience de foi correspondrait a I'engagement dans
le monde, plutét qu'a I'accés a une relation personnelle avec Dieu vécue dans un contexte communautaire, fondée sur
I'écoute de la Parole de Dieu contenue dans les Ecritures, modelée par l'eucharistie et articulée en une vie de foi,
d'espérance et de charité. Cette réduction de l'expérience chrétienne a une morale est la voie la plus directe pour rendre
la foi absolument vaine.

La foi, au contraire, nous entraine a faire une expérience réelle de Dieu, c'est-a-dire gu'elle nous introduit dans la vie
spirituelle, qui est la vie guidée par I'Esprit Saint. Qui croit en Dieu doit aussi faire I'expérience de Dieu: il ne peut pas lui
suffire d'avoir des idées justes sur Dieu. Et I'expérience, qui survient toujours par la foi et non par la vision (cf. 2
Corinthiens 5,7: «nous cheminons dans la foi, et non dans la claire vision»), est quelque chose qui nous surprend et
s'impose a nous, nous conduisant a répéter avec Jacob: «Le Seigneur est en ce lieu et je ne le savais pas!» (Genése
28,16), ou avec le psalmiste: «Derriére et devant, tu m'enserres (...). Ou fuirai-je loin de ta face? Si je gravis les cieux, tu
es 14, qu'aux enfers je me couche, te voici» (Psaume 139,5-8).

D'autres fois, notre expérience spirituelle est marquée par le vide, par le silence de Dieu, par une aridité qui nous pousse
a redire les paroles de Job: «Si je vais vers l'orient, il est absent; vers I'occident, je ne l'apercois pas. Quand il agit au
nord, je ne saisis pas, s'il se tourne au midi, je ne le vois pas» (Job 23,8-9). Pourtant, méme a travers le silence du
guotidien, Dieu peut nous parler. En effet, Dieu agit sur nous a travers la vie, a travers I'expérience que la vie nous fait
faire, donc aussi a travers les moments de «crise», les moments de ténebre et d'obscurité vers lesquels la vie peut nous
conduire.

L'expérience spirituelle est avant tout celle d'étre précédé: c'est Dieu qui nous précéde, il nous cherche, nous appelle,
nous prévient. Nous n'inventons pas le Dieu avec lequel nous voulons entrer en relation: il est déja la. Et I'expérience de
Dieu passe nécessairement par 'intermédiaire du Christ: «nul ne vient au Pére que par moi», dit Jésus (Jean 14,6). C'est-
a-dire: I'expérience spirituelle est aussi une expérience filiale. L'Esprit Saint est la lumiére par laquelle Dieu nous prévient
et oriente notre chemin vers la sanctification, ce chemin qui est de suivre le Fils: I'expérience spirituelle n'est alors rien
d'autre que la réponse de foi, d'espérance et de charité au Dieu Pére qui, dans le baptéme, adresse a I'homme la parole
constitutive: «Tu es mon fils!» Oui, fils dans le Fils, Jésus Christ: voila la promesse et le chemin révélés par le baptéme!
Comme le disait Irénée de Lyon: I'Esprit et le Fils sont comme les deux mains avec lesquelles Dieu modéle nos
existences pour en faire des vies de liberté dans l'obéissance, des événements de relation et de communion avec lui-
méme et avec les autres.

Certains éléments sont essentiels pour l'authenticité du cheminement spirituel. Avant tout la crise de l'image que nous
avons de nous-mémes: c'est le commencement, douloureux mais nécessaire, de la conversion; c'est le moment ou se
brise le «moi» non réel mais idéal que nous nous étions forgé et que nous voulions poursuivre comme la juste réalisation
de nous-mémes. Sans cette «crise», on n'accéde pas a la vraie vie selon I'Esprit. Si cette mort a soi-méme ne survient
pas, il n'y aura pas non plus la renaissance a une vie nouvelle, qu'implique le baptéme (cf. Romains 6,4). Il faut ensuite
I'honnéteté envers la réalité et la fidélité a la réalité, c'est-a-dire I'adhésion a la réalité, parce que c'est dans l'histoire et
dans le quotidien, avec les autres et non pas sans eux, que se produit notre connaissance de Dieu et que croit notre
relation avec Dieu. C'est a ce stade que notre vie spirituelle peut faire I'harmonie entre obéissance a Dieu et fidélité a la
terre, dans une vie de foi, d'espérance et de charité. C'est a ce stade que nous pouvons dire notre «oui» au Dieu qui nous
appelle, avec les dons et les limites qui caractérisent notre condition de créatures. |l s'agira donc de se mettre en marche
sur un chemin de foi, a la suite du Christ, pour parvenir a I'expérience de I'habitation du Christ en nous. Paul écrit aux
chrétiens de Corinthe: «Examinez-vous vous-mémes pour voir si vous étes dans la foi. Ne reconnaissez-vous pas que
Jésus Christ est en vous?» (2 Corinthiens 13,5).

La vie spirituelle se déploie dans le «cceur», dans lintime de I'homme, la ou siege la volonté et la décision, dans
l'intériorité.

C'est la que I'on reconnait avec authenticité si nous sommes chrétiens. La vie chrétienne, en effet, ce n'est pas «aller au-
dela», en étant toujours a la recherche de nouveauté, mais c'est «aller en profondeur», descendre dans le cceur pour
découvrir gu'il est le Saint des Saints de ce temple de Dieu qu'est notre corps! Il s'agit en effet d'«adorer le Seigneur dans
le cceur» (cf. 1 Pierre 3,15). C'est en ce lieu que se produit notre sanctification, c'est-a-dire I'accueil en nous de la vie
divine trinitaire: «Si quelqu'un m'aime, il gardera ma parole, et mon Pére l'aimera et nous viendrons vers lui et nous nous

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//images/stories/preghiera/lessico_spirituale/vita_spirituale/img_5782_annunciazione.jpg
https://boseostuni.it//images/stories/preghiera/lessico_spirituale/vita_spirituale/img_5782_annunciazione.jpg

ferons une demeure chez lui» (Jean 14,23). La finalité de la vie spirituelle est notre participation a la vie divine, c'est ce
que les Péres de I'Eglise appelaient la «divinisation». «Dieu, en effet, s'est fait homme afin que I'homme devint Dieu» écrit
Grégoire de Nazianze; et Maxime le Confesseur synthétise de fagon sublime: «La divinisation se réalise lorsque s'introduit
en nous la charité divine, jusqu'au pardon des ennemis, comme le Christ en croix. Quand est-ce que tu deviens Dieu?
Quand tu seras capable, comme le Christ en croix, de dire "Pére, pardonne leur"; plus encore: "Pére, pour eux je donne
ma vie."» C'est a cela que nous entraine la vie spirituelle, la vie fondée sur la foi en Dieu, Péere créateur, animée et
orientée par I'Esprit sanctificateur, rattachée au Fils rédempteur qui nous enseigne a aimer comme lui-méme nous a
aimés. Et c'est la que nous mesurons notre croissance a la stature de Christ.

Tiré de ENZO BIANCHI, Les mots de la vie intérieure, Paris, Cerf, 2000.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612

