Amour de I'ennemi

Imprimer
Imprimer

moment du lavement des pieds, qu'il effectue méme a Judas...

Les mots de la vie intérieure

de Enzo Bianchi

Celui qui n'entretient pas de rancune et ne se venge pas, mais corrige son frére, est en mesure de pardonner,
choisissant la grace plutét que la justice

«Aimer ses amis, tout le monde le fait; les ennemis, il n'y a que les chrétiens pour les aimer.» Ces mots de Tertullien (A
Scapula 1,3), qui veulent exprimer la différence chrétienne, portent significativement sur I'amour des ennemis. Car celui-
ci apparait comme la véritable synthése de I'Evangile: si toute la loi se résume dans le commandement de I'amour de
Dieu et du prochain (Marc 12,28-33; Romains 13,8-10; Jacques 2,8), la vie selon 'Evangile trouve son accomplissement
dans les paroles et les gestes de Jésus qui indiquent I'amour de I'ennemi comme horizon de la pratique chrétienne.
Jésus dit en effet: «Aimez vos ennemis, faites du bien a ceux qui vous haissent» (Luc 6,27; cf. Luc 6,28-29.35; Matthieu
5,43-48), et toute sa vie — jusqu'au moment du lavement des pieds, qu'il effectue méme a Judas, celui qui s'était fait son
ennemi; jusqu'a la croix, le lieu de son amour «jusqu'a la fin» pour les siens (Jean 13,1); jusqu'a la priére pour ses
bourreaux, tandis qu'ils le crucifiaient (Luc 23,33-34) — atteste cet amour inconditionnel adressé méme aux ennemis. Le
chrétien, appelé a prendre a son compte les sentiments, les pensées, la volonté du Christ lui-méme (cf. Philippiens 2,5),
se trouve donc toujours confronté a cette exigence.

Mais il convient de se demander: est-il réellement possible d'aimer I'ennemi, et de l'aimer au moment méme ou il
manifeste son hostilité et son inimitié, sa haine et son aversion?

Cette scandaleuse simultanéité est-elle humainement possible? L'expérience, en effet, nous révele que la fascination
pour cet absolu qu'est I'amour de l'ennemi se dissout en un oubli absolu, et devient incapacité a lui donner une
consistance existentielle, face aux situations concrétes et précises d'inimitié. Or cela représente peut-étre déja le tout
premier moment, et humainement fondamental, du chemin vers I'amour de I'ennemi. Par ailleurs, le chrétien est poussé
par 'Evangile & voir en soi-méme |'ennemi aimé de Dieu et pour lequel Christ est mort: c'est la I'expérience de base de la
foi, de laquelle seulement pourra naitre l'itinéraire spirituel qui conduira a lI'amour de I'ennemi! Paul écrit: «La preuve que
Dieu nous aime, c'est que le Christ, alors que nous étions encore pécheurs et ennemis, est mort pour nous» (cf.
Romains 5,8-10). Il faut greffer sur cette expérience de foi la progressive maturation humaine qui conduira a acquérir le
sens positif de l'altérité, la capacité a la rencontre, a la relation, et donc a lI'amour. L'Ancien Testament déja, quand il
invite I'lsraélite a aimer son prochain comme soi-méme, propose une sorte d'itinéraire: «Je suis le Seigneur. Tu n'auras
pas dans ton cceur de haine pour ton frére. Tu dois réprimander ton compatriote et ainsi tu n‘auras pas la charge d'un
péché. Tu ne te vengeras pas et tu ne garderas pas de rancune envers les enfants de ton peuple. Tu aimeras ton
prochain comme toi-méme. Je suis le Seigneur» (Lévitique 19,17-18).

Avant tout, c'est l'adhésion de foi a celui qui est le Seigneur qui est exigée, puis I'lsraélite est appelé a s'interdire les
sentiments de haine (attitude négative), puis a corriger celui qui fait le mal (attitude positive), en s'interdisant d'exercer
pour soi la vengeance (attitude négative) et en aimant ainsi son prochain comme soi-méme (attitude positive). On arrive
a l'amour a travers un chemin, un exercice.

L'amour n'est pas spontané: il exige discipline, ascese, lutte contre l'instinct de la colére et contre la tentation de la haine.
C'est ainsi que l'on parviendra a la responsabilité et au courage de pratiquer la correction fraternelle, en dénoncant «de
maniére constructive» le mal commis par les autres. Il ne faut pas confondre I'amour de I'ennemi et la complicité avec le
pécheur! Au contraire: la liberté de corriger et de réprimander celui qui commet le mal nait précisément de la profondeur
de la foi et de I'amour pour le Seigneur, qui sont les conditions nécessaires a I'amour de I'ennemi. Celui qui n'entretient
pas de rancune et ne se venge pas, mais corrige son frére, est en effet en mesure de pardonner: car le pardon est la
mystérieuse maturité de la foi et de I'amour en raison de laquelle l'offensé choisit librement de renoncer a son droit a
I'égard de celui qui a déja foulé aux pieds ses justes droits. Celui qui pardonne sacrifie un rapport juridique en faveur
d'un rapport de grace! Jésus aussi, lorsqu'il demande d'aimer I'ennemi, met le croyant dans une tension, il le met en
chemin.

Par I'effort pour dépasser toujours a nouveau la loi du talion, c'est-a-dire la tentation de rendre le mal que I'on a recgu, le
croyant doit parvenir a ne pas s'opposer au méchant, a opposer au mal la passivité trés active de la non-violence, en
faisant confiance a Dieu, qui est l'unique Seigneur et Juge des cceurs et des actions des hommes. Plus encore: quand
les croyants sont animés par la conviction que I'ennemi est leur plus grand maitre, celui qui peut vraiment révéler ce qui
habite leur coeur et qui n'émerge pas quand ils sont en bons rapports avec les autres, ils peuvent obéir aux paroles de
leur Seigneur qui les invitent a tendre l'autre joue, a laisser méme la tunique a celui qui veut leur prendre le manteau...
Mais pour que tout cela soit possible, la priere pour les persécuteurs, l'intercession pour les adversaires est
indispensable; les Evangiles y appellent toujours, en paralléle du commandement d'aimer les ennemis: «Aimez vos

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//images/stories/comunita/il_cammino_della_comunita/la_regola_il_priore_e_la_sinodalita/2044lavandadeipiediparticol.jpg
https://boseostuni.it//images/stories/comunita/il_cammino_della_comunita/la_regola_il_priore_e_la_sinodalita/2044lavandadeipiediparticol.jpg

ennemis et priez pour ceux qui vous persécutent» (Matthieu 5,44). Si I'on ne prend pas en charge l'autre dans la priére
— en particulier l'autre qui s'est fait notre ennemi, qui nous contredit, qui s'oppose a nous, qui nous calomnie —, en
apprenant ainsi a le voir avec les yeux de Dieu, dans le mystére de sa personne et de sa vocation, on ne pourra jamais
parvenir a lI'aimer! Mais il doit étre clair que I'amour de I'ennemi est une question de profondeur de foi, d'«intelligence du
coeur», de richesse intérieure, d'amour pour le Seigneur, et non pas simplement de bonne volonté!

Tiré de ENZO BIANCHI, Les mots de la vie intérieure, Cerf, 2001.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



