Meéditation

Imprimer

Imprimer
Les mots de la spiritualité

par Enzo Bianchi
La méditation chrétienne ne consiste pas en une technique, mais elle nous améne & assumer les sentiments du Christ
Jésus

Le caractere propre de la méditation chrétienne, le christianisme ancien I'a saisi, réside dans le fait qu'elle s'applique et
se rapporte a la Bible. Durant les siécles d'exil de I'Ecriture hors de I'Eglise, ce rapport s'est brisé, ou affaibli; et on a
assisté, a I'époque de la devotio moderna, et en particulier a I'époque baroque, a I'éclosion de formes multiples de
méthodes de méditation toujours plus schématiques et complexes, plus isolées et absolutisées, qui s'appliquaient a des
themes de méditation toujours plus détaillés (vies de saints, doctrines des théologiens, etc.), jusqu'a tomber dans
l'artificiel, la complication, la rationalisation et l'intellectualisation, la gymnastique psychologique. Du reste, c'est au méme
moment de I'histoire qu'a émergé et s'est affirmé la conscience réflexive.

Pour la Bible, «<méditer» (en hébreux hagah) signifie «murmurer», «susurrer», «prononcer a voix basse», et s'applique a la
Torah, c'est-a-dire a la révélation écrite de la volonté de Dieu. La méditation biblique se propose en effet comme fin la
connaissance de la volonté de Dieu, pour pouvoir la mettre en pratique, la vivre, y obéir. Le latin meditari renvoie, de par
son étymologie, a l'idée d'exercice, de répétition qui conduit a la mémorisation, a I'assimilation d'une Parole qui ne doit
pas étre simplement comprise, mais vécue, incarnée. La méditation est donc le propre d'un acte de lecture qui soit
«incarnation» de la Parole. Ce n'est pas un hasard si la terminologie biblique, puis celle de la littérature chrétienne, parle
de manducation de la Parole, de macher et de ruminer les Ecritures.

Et méme si l'usage linguistique en est arrivé a réserver exercere aux activités physiques et meditari a celles de I'esprit, il
est pourtant vrai que la méditation était entendue comme l'application de tout I'étre personnel: «Pour les anciens, méditer
c'est lire un texte et I'apprendre "par coeur”, au sens le plus fort de cette expression, c'est-a-dire avec tout son étre: avec
son corps, puisque la bouche le prononce, avec la mémoire qui le fixe, avec l'intelligence qui en comprend le sens, avec
la volonté qui désire le mettre en pratique» (Jean Leclercq). Ce lien entre corps et méditation, entre lecture priante et
gestualité, est bien visible dans les nombreuses attitudes motrices et les balancements du corps et de la téte qui
rythment la récitation des versets dans les écoles coraniques ou dans les écoles talmudiques. Mais dans les monasteres
chrétiens aussi, la pratique de la lectio divina a toujours cherché a lier le corps et la lecture: la Parole doit s'imprimer
dans le corps! Hugues de Saint-Victor (Xlle siécle) distingue la cogitatio, qui est I'analyse conceptuelle des paroles, de la
meditatio, qui est en revanche l'identification. La méditation part donc de la lecture, mais elle évolue vers la priére et la
contemplation. On comprend pourquoi la méditation chrétienne nous pousse inévitablement a faire référence a la lectio
divina, & savoir la pratique de lecture-écoute de I'Ecriture, menée avec un esprit hon pas spéculatif, mais sapientiel et
respectueux du mystére, qui tente d'en faire émerger la Parole de Dieu pour conduire le croyant a s'appliquer soi-méme
au texte et le texte a soi-méme, en un processus dialogique qui devient priére et entraine une conduite de vie conforme
a la volonté de Dieu exprimée dans la page biblique. Ce processus a été élaboré comme un chemin constitué de quatre
étapes, respectivement définies comme lectio, meditatio, oratio, contemplatio.

La méditation est l'opération spirituelle (c'est-a-dire mise en mouvement par I'Esprit Saint et mise en ceuvre par tout
I'hnomme, corps et esprit) qui conduit de I'écoute de la Parole a la réponse, dans la priére et la vie, au Dieu qui exprime
sa volonté a travers la parole scripturaire. Cette centralité de I'Ecriture dans la méditation chrétienne n'est pas fortuite;
elle dérive directement du caractére propre du christianisme: Dieu se révéle en parlant, et sa révélation définitive est la
Parole faite chair, Jésus Christ. Pour cette raison, la méditation chrétienne sera toujours une recherche d'appropriation et
d'intériorisation de la Parole de Dieu. Mais si I'Ecriture est sacrement de cette Parole, il est vrai aussi que cette derniére
rejoint 'hnomme a travers les chemins de I'existence, les rencontres humaines, les événements de la vie. Et méme 13, le
croyant sera appelé a lire et & écouter, puis a approfondir, a interpréter en pensant et en réfléchissant, a méditer, c'est-a-
dire & donner un sens aux événements et aux rencontres, pour discerner ensuite la présence de Dieu, sa Parole dans le
monde et dans I'histoire, et donc a vivre conformément & elle. Du reste, la lecture du livre de I'Ecriture doit accompagner
celle du livre de la nature et celle du livre de I'histoire. La méditation chrétienne ne consiste dés lors pas en une
technique, et ne peut jamais non plus proposer au sujet, comme fin, sa propre subjectivité, mais elle cherche toujours a
ouvrir le sujet a l'altérité, a la charité et a la communion, en lI'amenant a avoir en soi les mémes sentiments et la méme
volonté que ceux qui étaient dans le Christ Jésus.

Tiré de ENZO BIANCHI, Les mots de la vie intérieure, Paris, Cerf, 2000.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 1


https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612

