Conférence d'ouverture du prieur de Bose

Imprimer
Imprimer

ENZO BIANCHI, prieur de Bose

ENZO BIANCHI
La transfiguration est mystere de transformation: notre corps et notre création sont appelés a la transfiguration, a

devenir "autre"

XVe Colloque cecuménique international

Le Christ transfiguré
dans la tradition spirituelle orthodoxe

16-19 septembre 2007
Ecouter la conférence (en italien)

Introduction.
Le récit de la transfiguration dans les synoptiques

Le récit de la transfiguration de Jésus est situé dans chacun des trois évangiles synoptiques en une position centrale
(voir Mc 9,2-10; Mt 17,1-9; Lc 9,28-36), en un point ol I'on enregistre un tournant décisif entre le ministére de Jésus en
Galilée et sa montée a Jérusalem. Pour étre encore plus précis, les trois synoptiques situent ce récit dans une séquence
a chaque fois identique: confession de Pierre (voir Mc 8,27-30 et par.), premiére annonce de la passion et des conditions
pour suivre Jésus (voir Mc 8,31-38 et par.), transfiguration, deuxiéme annonce de la passion (voir Mc 9,30-32 et par.).

Dans le quatrieme évangile, I'événement de la transfiguration est absent, mais tout cet évangile est révélation de la
gloire de Jésus, depuis la manifestation de la gloire advenue a Cana (voir Jn 2,1-12) jusqu'a la glorification sur la croix
(voir Jn 12,23-38; 17,1; etc.). Ainsi I'évangéliste peut attester dés le prologue: « Nous avons contemplé sa gloire » (Jn
1,14). En outre, n'oublions pas que cet événement est aussi rappelé de maniere détaillée par les écrits apostoliques (ce
qui ne se produit, hormis dans notre cas, que pour la derniére céne), en particulier dans la seconde lettre de Pierre, qui
invite a discerner dans la transfiguration une anticipation de la parousie, de la venue dans la gloire du Seigneur Jésus
Christ (voir 2P 1,16-19).

Dans l'intention des synoptiques et de Pierre, I'événement de la transfiguration doit étre interprété et contemplé comme
un événement historique, qui s'est donc produit dans l'histoire, dans la vie de Jésus, devant les témoins pour lesquels il a
eu une signification déterminante et a travers lesquels il a été raconté: il ne s'agit donc pas d'un mythe ni d'un midrash
chrétien! Certes, les exégeétes peinent a déterminer le genre littéraire de ce texte: s'agit-t-il d'une vision apocalyptique?
d'une théophanie divine? d'une intronisation messianique? d'une relecture de la transfiguration de Moise (voir Ex 34,29-
35)? Le récit, en vérité, ne se laisse pas enfermer dans les limites d'un genre littéraire, mais reste l'interprétation d'un
événement qui s'est réellement produit dans la vie de Jésus, compris et exprimé par chacun des évangélistes de
maniére différente. Et leur intention est celle d'offrir un témoignage sur Jésus, qui aide le lecteur dans son itinéraire de foi
pascale: pour eux, la transfiguration est révélation,c'est un voile levé sur Jésus, visant a faire connaitre au disciple

l'identité la plus authentique du Seigneur.

Je voudrais maintenant simplement contempler ce récit évangélique, ce buisson ardent ou Dieu révele sa face; je
voudrais chercher, suivant I'enseignement d'Origene, a contempler et a lire les vétements du Christ que sont les mots de
I'évangile, en invoquant I'Esprit saint afin qu'il les fasse devenir blancs comme la lumiére (voir Commentaire sur Matthieu
XI11,38 [sur Mt 17,2]).

1. Latransfiguration, révélation du Royaume

L'événement de la transfiguration a été prophétisé par Jésus, lorsqu'il a dit a ses disciples, aprés la premiére annonce de
sa passion-mort-résurrection: « En vérité je vous le dis, il en est d'ici présents qui ne goQteront pas la mort avant d'avoir
vu le Royaume de Dieu venu avec puissance » (Mc 9,1; voir Mt 16,28; Lc 9,27). Certains disciples seront donc
bénéficiaires d'une vision avant leur mort, de leur vivant méme, et verront le Royaume de Dieu qui vient (Mc et Lc), le
Fils de 'homme qui vient (Mt). De méme que le vieux Syméon avait recu du Saint-Esprit la promesse « qu'il ne verrait pas
la mort avant d'avoir vu le Christ du Seigneur » (Lc 2,26), ainsi certains recoivent une promesse de la part de Jésus lui-

Monastero di Bose - Pagina 1 di 5


https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2007_XV/IMG_7718_Bianchi-copia.jpg
https://boseostuni.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2007_XV/IMG_7718_Bianchi-copia.jpg
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=151&Itemid=820
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=151&Itemid=820
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=151&Itemid=820
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1599&Itemid=820
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1599&Itemid=820

méme: le Royaume de Dieu leur sera manifesté, que Matthieu identifie avec le Fils de I'homme, avec Jésus lui-méme.
Jésus est le Royaume de Dieu en personne, il est l'autobasileia, comme I'a bien compris Origéne (voir Commentaire sur
Matthieu XIV,7,10.17 [sur Mt 18,23]). Jésus, qui a annoncé la venue du Royaume de Dieu, le révéle désormais; mieux,
Jésus est révélé par le Pére comme le Royaume de Dieu venant avec puissance. L'événement de la transfiguration
apparait donc comme une anticipation.

Six jours (Mc et Mt) ou huit jours (Lc) aprés ces mots, « Jésus prend avec soPierre, Jacques et Jean et les emmeéne
seuls, a I'écart, sur une haute montagne » (Lc 9,2). Il réalise donc un choix, il accomplit une élection, et, des douze, il
n'emmene que trois disciples, qui appartiennent aux premiers a avoir été appelés a sa suite (voir Mc 1,16-20). Ce sont
les trois disciples les plus proches de Jésus, qu'il avait déja choisis comme témoins de la résurrection de la fille de Jaire
(voir Mc 5,37-43); ce sont les mémes qui seront ensuite aussi les témoins de sa dé-figuration dans le jardin du
Géthsémani, a la veille de la passion (voir Mc 14,32-42). lls sont choisis non pour leurs vertus particuliéres ou leurs
mérites, mais, dans la volonté impénétrable de Dieu, pour qu'ils puissent rendre témoignage, devenir témoins de Jésus,
et méme les témoins par excellence: Pierre sera « témoinrartys) des souffrances du Christ et participant (koinonés) de
la gloire qui va étre révélée » (1P 5,1); Jacques et Jean boiront la coupe et subiront I'immersion, selon la promesse de
Jésus (voir Mc 10,38-3). lIs seront témoins et donc martyrs!

Ce sont eux qui, « appelés par Jésus », montent avec lui sur la haute montagne, la montagne de la révélation de Dieu qui
est identifiée, a partir du lle siécle (voir Evangile des Hébreux, cité par Origéne dans ses Homélies sur Jérémie XV,4,21),
avec le mont Tabor, par ailleurs déja mentionné par le Ps 89,13. Oui, on trouve dans cette montée sur la montagne
I'écho de tous les récits vétéro-testamentaires de théophanie, de révélation de Dieu: on y retrouve la montagne du Sinai
et de I'Horeb, qui sont une unique montagne (voir Ex 3,1), qu'a gravie Moise et dont il est redescendu (voir Ex 19-34), de
méme qu'Elie (voir R 19,1-18); « la montagne de la maison du Seigneur, élevée au-dessus des collines » (Is 2,2; Mi
4,1)...

Cette montée, dont Marc et Matthieu soulignent qu'elle est orientée vers « un lieu a I'écart » (voir Mc 9,2; Mt 17,1) et pour
laguelle Luc spécifie que la priere est son but (voir Lc 9,28), apparait donc dirigée vers un événement important, lors
duquel les disciples bénéficieront d'une révélation faite par Dieu, une révélation qui concerne leur maitre, confessé peu
auparavant par Pierre comme Christ-Messie (voir Mc 8,29 et par.). Et voici alors, tandis que Jésus est en priere, qu'il «
fut transfiguré » (passif divin metemorphéte: Mc 9,2; Mt 17,2), qu'il subit un changement de forme dans ses vétement et
dans son corps. Craignant que les lecteurs de I'évangile comprennent cet événement comme un mythe, une
métamorphose suivant le modéle des rites paiens grecs, Luc préfére employer une expression plus neutre: d'aspect de
son visage devint autre » (Lc 9,29). Nous mesurons ici combien I'événement est en réalité inexprimable et le langage
des évangélistes inadéquat: Matthieu parle de « vétements blancs comme la lumiére », Marc les décrit « resplendissants,
d'une telle blancheur qu'aucun foulon sur la terre ne peut blanchir de la sorte », Luc les définit « fulgurants ». Les trois
récits tentent donc de décrire la lumiére de ces vétements, n'‘oubliant certes pas que la lumiére est le manteau dont se
revét Dieu (voir Ps 104,2). Mais en profondeur, la source de cette lumiére est Jésus lui-méme: voici pourquoi le corps de
Jésus fut transfiguré (Mc et Mt), son visage brilla comme le soleil (Mt) et I'aspect de son visage devient autre (Lc).

Au lieu du corps et du visage humains et quotidiens de Jésus, comme les disciples les connaissaient, la transformation
fournit la vision d'un visage autre, lumineux, un visage transfiguré par une action qui ne pouvait étre que divine. Paul
confessait dans I'hymne de la lettre aux Philippiens:

« Celui qui était dans la forme de Dieuén morphé theo()
ne considéra pas une possession jalouse

son égalité avec Dieu.

Mais il se vida soi-méme,

prenant la forme d'esclave (morphé doulou),

devenant semblable aux hommes,

reconnu dans la forme comme homme » (Ph 2,6-7).

Or dans la transfiguration celui qui avait « la forme d'esclave » reprend sa « forme de Dieu » et resplendit de lumiédivine.
Origéne déja avait observé que la transfiguration rappelle ce texte que nous venons de citer. |l écrit:

« Tu tentes de savoir si les disciples, quand Jésus se transfigura devant ceux qu'il avait fait monter sur une haute
montagne, virent Jésus sous la forme de Dieu, qui était sa premiére forme, puisque il avait pris ici-bas la forme
d'esclave? Et bien écoute ces mots, si tu es capable, en un sens spirituel, et remarque qu'il n'est pas dit seulement « il fut
transfiguré », mais « il fut transfiguré devant eux », comme le disent Matthieu et Marc. Tu concluras donc qu'il est possible
gue Jésus soit transfiguré devant certains et qu'il ne le soit pas devant d'autres » (Commentaire sur Matthieu XI1,37,1-21
[sur Mt 17,2]).

Quelque chose de la gloire, de la lumiére de Dieu resplendit en Jésus, pour autant qu'il était possible aux disciples de le
voir; Jésus apparait sous la forme d'un des « justes resplendissant comme le soleil dans le Royaume de leur Pére » (voir
Mt 13,43), comme il l'avait lui-méme révélé; il apparait comme un des saints doctes « resplendissant comme la splendeur
du firmament, comme les étoiles, pour toute I'éternité » (Dn 12,3). Ce qui se produit est donc une véritable christophanie,
voire une théophanie, comme celles que présente I'Ancien Testament et dont bénéficierent Moise (voir Ez 3,1-15; 34,5-
28), Elie (voir 1R 19,18) et les autres prophétes, surtout Isaie (voir Is 6) et Ezéchiel (voir Ez 1).

Monastero di Bose - Pagina 2 di 5



2. Moise et Elie, la Loi et les prophétes

Lorsque s'est réalisée la transfiguration de Jésus, d'une certaine maniére « les cieux se sont ouverts » (voir Mc 1,10 et
par.) et Moise et Elie sont apparus qui s'entretenaient avec Jésus (voir Mc 9,4 et par.).

Moise le législateur, c'est-a-dire la Loi, est nommé a plusieurs reprises dans les évangiles synoptiques en relation
précisément avec la Loi (voir Mc 1,44; 7,10; etc.), mais ce n'est qu'ici qu'il apparait directement. Sur la haute montagne
du Sinai-Horeb, Moise avait été bénéficiaire de différentes théophanies, et en raison justement de son intimité avec Dieu
il avait recu aussi la luminosité du visage, dont les enfants d'Israél ne pouvaient soutenir la vue (voir Ex 34,29-35). |l était
également le prophéte attendu a la fin des jours, quand — selon le Poéme des quatre nuits dans le Targum sur Ex 12,42
— il serait remonté du désert, tandis que le Roi Messie descendrait d'en-haut. Moise était donc attendu pour les temps
messianiques, quand le prophéte semblable a lui aurait surgi, a qui devait s'adresser I'écoute du peuple saint d'Israél: «
Le Seigneur ton Dieu suscitera pour toi, du milieu de toi, parmi tes fréres, un prophéte comme moi, que vous écouterez »
(Dt 18,15). Mais Moise était encore celui qui avait prié Dieu: « Fais-moi voir ta gloire! » (Ex 33,18), recevant pour réponse
de sa part: « L'homme ne peut voir ma gloire et vivre... Tu verras mon dos; mais ma face, on ne peut la voir » (Ex
33,20.23). Lors de I'événement de la transfiguration, Moise est présent, vivant dans le monde de Dieu, et il voit
finalement la gloire de Dieu, Jésus Christ, qui en cette heure apparait comme « la gloire du Dieu invisible » (voir Hé 1,3), «
le Seigneur de la gloire » (1Co 2,8), celui sur le visage de qui « brille la splendeur de la gloire de Dieu » (voir 2Co 4,6).

A coté de Moise apparait Elie, le prototype des prophétes, qui avait lui aussi gravi la montagne de Dieu pour recevoir
une révélation dans « la voix d'un silence léger » (1R 19,12); il était lui aussi attendu a la fin des temps « avant que n'arrive
le jour du Seigneur, grand et redoutable » (Ml 3,23) et que « pour ceux qui craignent le Nom du Seigneur se léve le “Soleil
de justice”, avec la guérison dans ses rayons » (voir Ml 3,20; voir aussi Si 48,10-11). Elie représente et synthétise toute
la prophétie de I'Ancien Testament, celle qui s'est refermée avec Jean-Baptiste, lui-mé&me reconnu et identifié comme le «
nouvel Elie » (voir Mt 11,14; 17,10), précurseur de Jésus dans la vie, dans la prédication du Royaume & venir, dans le
témoignage et dans la mort violente.

Moise et Elie, la Loi et les prophétes qui résument toute les Ecritures d'Israél, le Premier Testament, sont aux cotés de
Jésus comme témoins et interprétes. Et dans leur « entretien », dans cette maniére de « parler ensemble synalein: voir
Mc 9,4 et par.) avec Jésus, ils manifestent une authentique interprétation spirituelle en acte: Jésus est I'herméneute de la
Loi et des prophétes, qui toujours, « commenc¢ant par Moise et parcourant les prophetes, interpréte dans toutes les
Ecritures ce qui le concerne » (voir Lc 24,27). Moise et Elie, que Luc définit comme « deux hommes », sont ceux-la
mémes qu'on trouvera présents a coté du tombeau vide, qui interpréteront les mots dits par Jésus durant sa vie et le
proclameront Crucifié-Ressuscité (voir Lc 24,4-7). Dans cette optique précise, Luc spécifie dans son récit de la
transfiguration que Moise et Elie « parlaient avec Jésus de son exode élegon tén éxodon autod), qu'il allait accomplir &
Jérusalem » (Lc 9,31). Ainsi la Loi et les prophétes attestent la necessitas passionis de Jésus, ils I'indiquent comme le
Serviteur du Seigneur qui doit passer a travers la kénosis et I'élévation; ils manifestent de cette maniére la continuité de
la foi entre I'Ancienne et la Nouvelle Alliance.

Les attentes messianiques d'Israél sont véritablement accomplies, et Jésus le Messie apparait comme I'exégése vivante
et I'accomplissement authentique des Ecritures. C'est avec cette conviction qu'Origéne en arrive a commenter:

« Si I'on comprend et contemple le Fils de Dieu transfiguré au point que son visage est un soleil et ses vétements blancs
comme la lumiére, on verra, contemplant Jésus sous cette forme, Moise la Loi et Elie, qui n'est pas qu'un prophéte isolé
mais les représente tous, en conversation avec Jésus... Et si I'on a vu la gloire de Moise, en ayant compris que la Loi
spirituelle fait un avec la parole de Jésus, et si I'on a compris que dans les prophétes « la sagesse est cachée dans le
mystére » (1Co 2,7), alors on a vu Moise et Elie dans la gloire, en les voyant précisément avec Jésus » (Commentaire
sur Matthieu XI1,38,29-37.43-49 [sur Mt 17,2-3]).

Comment oublier la mosaique de Saint-Apollinaire en Classe, & Ravenne, ou de part et d'autre de la croix glorieuse se
dressent Moise et Elie, alors que trois brebis se tiennent sous la croix, représentant les trois témoins de la
transfiguration? Dans cette mosaique, Jésus est représenté par la croix, qui constitue le sujet de la conversation entre
Moise et Elie: il s'agit véritablement d'une interprétation figurative extraordinaire et hautement théologique!

C'est bien pour que cette vision devienne pleinement réalité que « Pierre, prenant la parole, dit a Jésus: “Maitre, il est
heureux que nous soyons ici; faisons trois tentes, une pour toi, une pour Moise et une pour Elie” » (Mc 9,5 et par.). |l
croit peut-étre qu'est arrivée la fin des temps? Pense-t-il aux tentes de la féte de Soukkot, si chargée de sens
eschatologique? Pense-t-il élever pour Jésus, Moise et Elie la tente de la rencontre dressée par Moise pour rencontrer
Dieu (voir Ex 33,7-11)? Quoi qu'il en soit, Pierre, Jacques et Jean « ne savent pas répondre » a cet événementde méme
gu'ils ne sauront que répondre a I'hneure du Géthsémani — notons que la méme expression revient en Mc 8,6 (ou édei ti
apokrithé) et 14,40 (ouk édeisan ti apokrithdsin)! —; ils sont pris d'épouvante devant la révélation dont ils sont les
destinataires, tout comme le seront également les femmes au matin de Paques (voir Mc 16,5.8).

3. Lanuée de I'Esprit et la voix du Pére

Tandis que Pierre parle, voici que survient « une nuée qui les prit sous son ombre, et une voix partit de la nuée: “Celui-Ci
est mon Fils bien-aimé; écoutez-le” » (Mc 9,7). Sur le fond de notre récit se trouve toujours celui de la théophanie

Monastero di Bose - Pagina 3 di 5



adressée a Moise sur le Sinai: alors qu'il se tenait 1a, une nuée couvrait la haute montagne(voir Ex 19,16; 20,21; 24,15;
etc.), une nuée symbole de la Présence de Dieu, signe du Dieu qui s'est abaissé, qui s'est approché des hommes, et qui
demeure toutefois caché, Saint, séparé du monde. Cette nuée qui, sur la montagne, indiquait la Demeure de Dieu (voir
le verbe shakan, d'ou dérive Shekinah) passa sur le tabernacle construit par Moise dans le désert (voir Ex 40,34-35) et,
a I'heure de la dédicace du Temple, remplit le Saint (voir 1R 8,10-12). Cette nuée est donc la Présence de Dieu, que la
tradition rabbinique interpréte comme Présence moyennant I'Esprit saint; c'est la gloire méme de Dieu. L'introit de la
messe latine affirme d'ailleurs avec justesse: « L'Esprit saint apparut dans la nuée lumineuse et la voix du Pére résonna
»...

Dans I'événement de la transfiguration, la Shekinah vient témoigner du fait que Dieu est présent et qu'il projette son
ombre sur les personnages de cet événement. Nous sommes face a un oxymoron: c'est une « nuée lumineuse », comme
le spécifie Matthieu, qui poutant fait de I'ombre (voir Mt 17,5); la précision de Matthieu sera chére a la tradition chrétienne
précisément en tant que définition de la connaissance et de la vision de Dieu... Voila donc la réponse aux paroles de
Pierre: non pas trois tentes faites de main d'homme, mais une nuée, la Shekinah de Dieu. Voici la réalité ultime et
définitive: non plus une tente, non plus un temple, non plus un Saint des saints, mais la Shekinah; la Demeure-Présence
de Dieu est en Jésus Christ, lui qui est Demeure, Temple, Présence! Selon le quatriéme évangile, Jésus dira a la
Samaritaine: « Femme, I'heure vient —et c'est maintenant — ou les véritables adorateurs adoreront le Pére en Esprit (c'est-
a-dire dans I'Esprit saint) et en vérité (qui est Jésus Christ) » (Jn 4,23)...

Et de la nuée de la Présence de Dieu, voici venir la voix du Pére, la parole de Dieu lui-méme. Jésus avait déja écouté
cette parole du Pére au moment du baptéme, lors de l'immersion recue des mains de Jean-Baptiste; les cieux alors
s'étaient ouverts et la voix avait déclaré a Jésus seul: « Tu es mon Fils bien-aimé, tu as toute ma faveur » (Mc 1,11; Mt
3,17). De fait, la voix du Pére avait alors répété les mots prononcés sur le Serviteur du Seigneur: « Voici mon serviteur
gue je soutiens, mon €lu, en qui mon ame se complait » (Is 42,1), attestant que le Fils de Dieu est le Serviteur du
Seigneur. Désormais c'est aux trois disciples que cela est annoncé, parmi lesquels on trouve Pierre, qui peu auparavant
s'était adressé a Jésus en l'appelant « Rabbi, Maitre » (Mc 9,5). Celui que les disciples avaient suivi, s'impliquant dans sa
vie, celui qu'ils avaient écouté et vu agir comme Maitre, Prophéte, Messie, est révélé par le Pére comme le « Fils bien-
aimé » et comme le « Serviteur du Seigneur ». Oui, a travers la révélation du Péere, Jésus apparait tout & la fois comme le
Messie intronisé du Psaume 2 (« Tu es mon Fils, moi, aujourd'hui, je t'ai engendré »: Ps 2,7) et comme le Serviteur que
Dieu présente a Israél au travers du prophéte Isaie (voir Is 42,1-9).

On se trouve ici au croisement des différentes attentes messianiques d'Israél: celle d'un Messie royal, celle d'un Messie
prophétique, celle d'un Messie eschatologique. Voila pourquoi peut désormais résonner linvitation : « Ecoutez-le! », qui
est I'écho de la parole de Dieu concernant le prophéte eschatologique (voir Dt 18,15) mais aussi celui du Shema': «
Ecoute, Israél... » (Dt 6,4). Désormais I'écoute de Dieu lui-méme est écoute du Fils, de la Parole vivante de Dieu! Moise
et Elie, la Loi et les prophétes, cédent la place a Jésus aprés lui avoir rendu témoignage, parce que c'est lui dorénavant
qui incarne l'exégese du Pére (exeghésato: Jn 1,18). C'est lui, Jésus, qui peut dire en vérité qui est Dieu et I'évangéliser,
le rendre bonne nouvelle pour tous les hommes; le commandement de Dieu le Pére: « Ecoutez-le! », signifie que Jésus
est le Logos, la Parole définitive...

Mais la vision s'estompe, et Jésus se trouve a nouveau compléetement « seul » dans le quotidien humble de la nature
humaine (voir Mc 9,8 et par.). Puis « comme ils descendaient de la montagne, Jésus ordonna aux trois disciples de ne
raconter a personne ce qu'ils avaient vu, si ce n'est quand le Fils de 'homme serait ressuscité d'entre les morts (Mc 9,9).
La révélation a été extraordinaire, mais doit rester couverte de silence, pour que le secret messianique ne soit pas révélé
avant I'heure de la résurrection. Or les disciples, toujours victimes de leur étourdissement, du manque de foi, se
demandent ce que peut signifier « ressusciter d'entre les morts » (Mc 9,10)...

Conclusion.
La portée christologique de I'événement de la transfiguration

Aprés cette lecture précise des récits synoptiques de la transfiguration, je voudrais terminer en mettant simplement en

évidence le message. Avant tout, contempler la transfiguration signifie comprendre avec davantage de profondeur

I'événement du baptéme de Jésus. La Parole de Dieu révele l'identité de Jésus: il est le Fils de Dieu qui doit faire exode,

c'est-a-dire souffrir-mourir-ressusciter. En méme temps, I'événement de la transfiguration annonce ce qui se produira a

Jérusalem, quand, a I'heure de la croix, le centurion confessera: « Vraiment, cet homme était Fils de Dieu! » (Mc 15,39;
Mt 27,54). Oui, I'événement de la transfiguration est mémorial du baptéme et oracle de la croix, et la position centrale qui

lui est attribuée par les évangélistes veut précisément indiquer cette qualité de mémorial et de prophétie,

d'accomplissement de ce qui a été dit lors du baptéme et d'anticipation de ce qui se produira lors de la résurrection et de

la parousie.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 5



Mais la transfiguration est aussi un mystére de lumiére, qui illumine tout le corps (Israél et I'Eglise, Moise, Elie et les
disciples) avec sa Téte. En effet, le Premier Pacte est témoignage et Jésus interpréte le Premier Pacte; les disciples, a
leur tour, accueillent Jésus, ils écoutent le témoignage des Ecritures et accueillent le commandement du Pére en vue de
I'écoute du Fils. Il n'est d'image biblique plus efficace pour exposer l'unité de la foi dans les deux Testaments, la
centralité de Jésus le Messie, la plénitude de la révélation en lui, l'indivisibilité du corps des croyants qui dans I'Ancien
Testament attendaient le Messie et qui dans le Nouveau le confessent et I'annoncent.

Et enfin, la transfiguration est mystére de transformation: notre corps et cette création sont appelés a la transfiguration, a
devenir « autres »; notre corps de misére deviendra un corps de gloire (voir Ph 3,21), et « la création qui gémit et souffre en
travail d'enfantement » (voir Rm 8,22) connaitra sa transformation en « ciel nouveau et terre nouvelle » (Ap 21,1). Ce qui
s'est produit sur le mont Tabor pour Jésus Christ se produira pour tous les croyants et pour le cosmos tout entier a la fin
de I'histoire... Dans l'attente de ce jour, il ne nous reste qu'a contempler, pour autant que nous en soyons capables, « le
visage du Christ sur lequel resplendit la gloire de Dieu » (voir 2Co 4,6): ainsi, « réfléchissant comme en un miroir la gloire
du Seigneur, nous sommes transfigurés en cette méme image, allant de gloire en gloire, de par I'action de I'Esprit saint »
(voir 2Co 3,18). Ainsi, dans ta lumiere, nous voyons la lumiére, Seigneur (voir Ps 36,10)!

Enzo Bianchi

Monastero di Bose - Pagina 5 di 5



