Parole de Dieu et Ecritures saintes

Imprimer
Imprimer

Cathédrale Notre-Dame

28 février 2010

a l'invitation du cardinal et archevéque de Paris
ANDRE VINGT-TROIS

Conférence de Caréme

d'ENZO BIANCHI

Lire la Bible aprés Vatican Il

Nous reproduisons le texte de la conférence tenue par Enzo Bianchi dimanche 28 février & la cathédrale Notre-Dame de
Paris, a linvitation du cardinal de Paris André Vingt-Trois, dans le cadre des prestigieuses Conférences de Caréme
. Enzo Bianchi a participé en qualité d'expert nommmé par le pape Benoit XVI au Synode qui s'est tenu a Rome en

octobre 2008 sur «La Parola de Dieu dans la vie et dans la mission de I'Eglise».

(Vidéo de la conférence)

1. Lerenouvellement opéré par la Constitution Dei Verbum

La redécouverte, faite par le concile Vatican |l, du statut théologique de I'Ecriture et de sa place centrale dans I'Eglise —
puisque la Bible est capable de transmettre la Parole de Dieu gu’elle contient — est éminemment mise en lumiére dans la
Constitution sur la Révélation, Dei Verbum. Ce texte attribue a I'Ecriture le rdle d’unifier les quatre domaines qui forment
ensemble la vie de I'Eglise : dans la liturgie, en effet, les Ecritures « font résonner ... la voix de I'Esprit Saint » et, par leur
biais, Dieu « vient ... au-devant de ses fils et s’entretient avec eux » (DV 21) ; lgrédication doit étre « nourrie et guidée
par la sainte Ecriture » (DV 21) ; la théologie doit se baser sur « la Parole de Dieu ... comme sur son fondement éternel »
et I'étude de I'Ecriture doit étre « comme I'ame de la théologie » (DV 24) ; enfin lavie quotidienne des fideéles doit étre
marquée par la fréquentation assidue et priante de I'Ecriture (cf. DV 25).

En libérant la Parole de Dieu et en la faisant résonner de maniére profondément nouvelle, a travers la liturgie et la
prédication, la catéchése et la réflexion théologique, Dei Verbum a montré sa capacité a soutenir un renouvellement
évangeélique concret dans la vie personnelle et communautaire des catholiques. Cette Constitution a su faire I'unité entre
la Bible et I'Eglise dés son préambule, dont le sens vaut aussi pour les autres Constitutions conciliaires, puisqu'il
annonce d'une certaine fagon le programme du Concile tout entier. On a ainsi pu affirmer avec autorité que Dei Verbum «
est la premiére de toutes les constitutions du Concile, de sorte que son préambule, d'une certaine facon, les introduit
toutes » (AS IV/1 relatio du n° 1).

Le préambule de Dei Verbum en effet, dés sa premiére phrase, manifeste sa révolutionnaire nouveauté : «Dei Verbum
religiose audiens et fidenter proclamans, Sacrosancta Synodus verbis S. Joannis obsequitur dicentis ... » (« En écoutant
religieusement et en proclamant avec assurance la Parole de Dieu, le saint Concile fait sienne cette parole de saint Jean

. »). Dans ce texte, le Concile parle de lui-méme, en dévoilant son auto-conscience et en se donnant en exemple pour
ce « peuple des auditeurs de la Parole » (Karl Rahner) que les chrétiens sont appelés a étre. La centralité — si biblique —
de I'écoute, qui caractérise la posture du Concile et donc de I'Eglise, est décidément innovatrice. Elle implique que
I'Eglise n'existe qu’en tant que servante de la Parole de Dieu, sous la Parole de Dieu, dans le double mouvement
d’écoute et d’'annonce de la Parole de Dieu. Alors qu'il n'était encore que théologien, Joseph Ratzinger a écrit : « C'est
comme si la vie tout entiére de I'Eglise était rassemblée dans cette écoute de laquelle seulement peut procéder chacun
de ses actes de parole ». Oui, pour étre ecclesia docens, I'Eglise se doit d’étre ecclesia audiens : pour avoir une Parole
a enseigner, 'Eglise doit auparavant I'avoir écoutée.

Par ailleurs la citation du prologue de la premiére lettre de Jean (1Jn 1,2-3), dés le début de Dei Verbum, annonce le
théme central de cette Constitution, qui est celui de tout le Concile : le theme de la communion. Cette communion
découle de la communication que Dieu — le Dieu trinitaire (cf. DV 2), c’est-a-dire le Dieu qui est communion dans son
étre méme — fait de sa vie aux hommes et qui se manifeste pleinement en Christ. Cette communication n’est pas
doctrinale, mais vitale ; elle se produit dans I'histoire, elle a le Christ comme forme et comme centre, elle a le monde
entier comme destinataire et le salut de 'homme comme but. La dimension historique et salvifique de la révélation, sa
spécificité christocentrique, son extension universelle sont ici rappelées en peu de phrases qui suffisent a indiquer un

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//images/stories/priore/articoliquotidiani/Ascoltarelaparola600.jpg
https://boseostuni.it//images/stories/priore/articoliquotidiani/Ascoltarelaparola600.jpg
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2127&Itemid=
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2127&Itemid=
https://boseostuni.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2127&Itemid=
https://boseostuni.it//http://www.ktotv.com/videos-chretiennes/emissions/conference-de-careme/conference-de-careme-parole-de-dieu-et-ecritures-saintes/00048952
https://boseostuni.it//http://www.ktotv.com/videos-chretiennes/emissions/conference-de-careme/conference-de-careme-parole-de-dieu-et-ecritures-saintes/00048952
https://boseostuni.it//http://www.ktotv.com/videos-chretiennes/emissions/conference-de-careme/conference-de-careme-parole-de-dieu-et-ecritures-saintes/00048952

renversement de perspective par rapport a l'orientation théologique, d'ordre apologétique et déductiviste, qui l'a
précédée dans I'Eglise.

2. Lerapport entre la Bible et la Parole de Dieu

La primauté de la Parole de Dieu et la centralité de I'écoute que Dei Verbum rappelle a I'Eglise impliquent que I'on
congoive le rapport entre I'Ecriture et la Parole de Dieu sans superposer ces deux réalités : la Bible en effet n’est pas
immédiatement Parole Dieu. La Bible elle-méme témoigne du fait que la Parole de Dieu est une réalité qui dépasse et
transcende le Livre saint : c’est une réalité « vivante et efficace » (Is 55,10-11 ; He 4,12-13), « toute-puissante » (Sg 18,15),
« éternelle » (Is 40,8 ; 1P 1,25). La Parole constitue I'intervention créatrice et salvifique de Dieu dans I'histoire humaine,
au point que le terme hébreu dabar signifie non seulement « parole », mais aussi « histoire, événement ». La Parole est
une réalité théologique : lorsque Dieu parle, il se dit et se donne tout a la fois ; la Parole est donc révélation de Dieu,
cette révélation qui prendra sa forme pléniere dans le visage de Jésus Christ, le Fils qui est la Parole faite chair (cf. Jn
1,14), la Parole définitive de Dieu a I'humanité (cf. He 1,2), appelant 'lhomme a entrer en alliance avec lui.

C’est a l'intérieur d’une herméneutique spirituelle qu'il est possible d’affirmer que I'Ecriture contient et transmet la Parole
de Dieu : la Parole se dévoile au terme d’'une opération dans I'Esprit saint et de ce méme Esprit. Les Peres conciliaires
I'ont souligné : « Les saintes Ecritures contiennent la Parole de Dieu et, parce qu'inspirées, sont vraiment Parole de Dieu
» (DV 24) ; pour cette raison, I'Ecriture « doit étre lue et interprétée a la lumiére du méme Esprit que celui qui la fit rédiger
» (DV 12). La Parole de Dieu, en effet, n’est pas enfermée dans les pages d’un livre, méme saint et vénérable, mais elle
est répandue dans l'histoire, identifiable dans le frére, surtout le pauvre ; elle est perceptible dans les événements
historiques et existentiels, elle est présente dans le sacrement, témoignée dans la charité... Cela signifie que I'’écoute de
la Parole de Dieu dans I'Ecriture ne coincide pas purement et simplement avec la lecture de phrases scripturaires. Seule
cette certitude peut nous libérer de la tentation de lectures fondamentalistes de I'Ecriture.

3. Laliturgie

Dei Verbum souligne que c’est « surtout dans la sainte liturgie » (DV 21) que I'Eglise se nourrit du corps du Seigneur en
écoutant sa parole et en communiant & I'eucharistie. C'est dans la liturgie que ressort le rapport d'appartenance
réciproque entre le Livre et le Peuple, et c’est la que se produit le dialogue de l'alliance et I'ceuvre de réception de la
Bible. Mieux : cette réception se produit dans la communauté réunie en assemblée liturgique.

Souvenons-nous de I'épisode de Lc 4,16-21 : dans la synagogue de Nazareth, le jour du sabbat, Jésus se léve pour faire
la lecture. Aprés avoir lu le passage des Ecritures, il replie le livre, le dépose et s’'assied. Puis il déclare aux auditeurs : «
Aujourd’hui s’accomplit & vos oreilles ce passage de I'Ecriture. » (Lc 4,21). Il ressort de cette bréve affirmation que,
chaque fois que I'Ecriture est proclamée dans une liturgie, le texte est lu et proclamé comme une parole vive pour
l'aujourd’hui, destinée a une communauté précise, réunie en assemblée : c’est la communauté rassemblée par la Parole
de Dieu, la communauté de I'écoute, I'ekklesia.

Dans I'assemblée liturgique, lorsqu’un lecteur offre son corps au livre, le texte peut résonner comme une parole pleine
de sens aujourd’hui pour une communauté déterminée. Le lecteur ouvre le livre avec sa main, regarde le texte avec les
yeux, lit 'Ecriture par sa bouche et lui préte sa voix : le texte écrit il y a plusieurs siécles ressuscite ainsi en parole
vivante aujourd’hui. Cette démarche est pneumatique, c’est une action de I'Esprit qui, comme il a présidé a I'opération
qui a fait de la Parole un livre, préside désormais, dans la liturgie, a I'opération qui transforme le texte écrit en Parole.
C'est en effet grace a I'action vivifiante de I'Esprit que la Parole de Dieu peut résonner dans I'assemblée réunie et
devenir fondement de I'action liturgique.

Dans la liturgie, et particulierement dans la liturgie eucharistique, a lieu la résurrection de I'Ecriture en Parole. Ainsi lire
I'Ecriture dans le contexte liturgique signifie s'insérer dans la dynamique pascale : 'assemblée liturgique, grace a I'Esprit
saint, écoute le Christ qui parle « car c’est lui qui parle tandis qu’on lit dans I'Eglise les saintes Ecritures » (SC 7), elle se
place en présence du « Christ qui annonce encore I'Evangile » (SC 33), elle permet & Dieu d’entrer en alliance avec son
peuple, elle réalise le passage de Dieu au milieu de son peuple.

L’Ecriture et la liturgie convergent ainsi vers l'unique but qui est la finalité profonde de la Parole de Dieu : amener le
peuple au dialogue avec le Seigneur. Dans la liturgie, la parole qui sort de la bouche de Dieu et dont témoignent les
Ecritures revient & Dieu sous forme d’une réponse priante du peuple (cf. Is 55,10-11) : pour cette raison, au coeur des
Ecritures, on trouve les Psaumes, qui expriment, dans le culte et dans la priére, la réponse du peuple a I'action de Dieu
dans I'histoire. Le dynamisme profond de la liturgie est celui d’'un dialogue : Dieu convoque son peuple ; la lecture de
I'Ecriture évoque les interventions salvifigues de Dieu dans Ihistoire ; 'assemblée répond en rendant grace et en
invoquant la bonté du Pére. Tout comme la Parole tend donc a la liturgie, de méme se produit, dans la liturgie, la
régénération de la Parole qui se manifeste vivante, actuelle, efficace. La structure dialogique de la liturgie rencontre la
finalité dialogique de I'Ecriture.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



4. Lalectio divina

La Constitution sur la Révélation affirme que la Parole de Dieu est « source pure et permanente de la vie spirituelle » (DV
21) et que pour la puiser il faut une « lecture assidue » de I'Ecriture ssidua lectio : DV 25), visant non pas I'érudition,
mais « la science éminente de Jésus Christ » (DV 25) et '« amour de Dieu » (DV 23). De fait, Dei Verbum sollicite ainsi la
reprise de la pratique ancienne de la lectio divina, cette lecture des Ecritures qui devient dévoilement d’'une Présence et
discernement du visage du Christ, lequel en effet « est présent dans sa Parole » (SC 7).

Dans la lectio divina, le croyant lit des paroles bibliques pour écouter la Parole de Dieu ; la lecture de la Bible devient
alors lecture de soi-méme. Elle permet au chrétien de se comprendre de maniére renouvelée a partir de la lumiére
provenant du texte, du visage du Christ qui émerge de la page bibliqgue. En lisant, le croyant se sent lui-méme lu,
radiographié ; il réitére I'expérience de David qui s’entend dire par Nathan : « Cet homme, c’est toi ! » (2S 12,7) ; oui, dans
I'Ecriture, c’est de toi qu'il s’agit, on parle de toi ! Cette lecture constituera également le cceur et I'essentiel de I'ascése et
de la discipline du croyant : elle exige le silence, la solitude, la concentration, le travail intérieur, la réflexion, I'attention,
mais aussi la sortie de soi et I'ouverture a I'Autre. Cette lecture devient I'ame de la vie spirituelle tout court : de la méme
maniére qu’'on se rapporte au texte biblique, de méme se rapporte-t-on face a l'autre personne, aux faits de I'existence,
aux événements ecclésiaux et a ceux de l'histoire.

Les quatre moments classiques de la lectio divina (& savoir : lectio, meditatio, oratio et contemplatio) peuvent en
substance étre synthétisés en deux mouvements fondamentaux : le premier, plus objectif, celui de I'approfondissement
du sens du texte, ou on laisse émerger le texte dans son altérité ; le second, plus subjectif, ou la subjectivité du lecteur
entre en relation avec la parole écoutée, s’en laisse juger, consoler, orienter, et y répond par la priére. Voila la structure
essentielle de la lectio divina. Dans le premier temps on peut introduire également I'étude, le recours a certains
instruments exégétiques ou a quelque commentaire, pour mieux comprendre ce que le texte veut dire. Il ne faut toutefois
pas oublier que ce qui porte véritablement des fruits est I'effort personnel, la recherche personnelle. Les mouvements
que la lectio divina exige de la lecture sont les mémes que ceux qui caractérisent la relation avec une autre personne :
l'altérité du texte (la distance culturelle qui le sépare de nous) et l'altérité de I'autre personne doivent étre prises au
sérieux et appellent un travail approprié. Face a une autre personne, il s'agit aussi avant tout de I'écouter, de I'observer,
de lui laisser place afin qu’elle puisse s’exprimer et se manifester pour ce qu’elle est ; il s’agit d’exercer le respect et
l'intelligence pour pouvoir ensuite réagir correctement, répondre et s'impliquer avec elle.

La lecture biblique devient écoute de la Parole de Dieu grace a la foi, véritable critére d’interprétation des Ecritures,

lesquelles ont été rédigées et composée a partir de la foi dans le Dieu qui agit dans le monde, qui intervient dans
I'histoire et qui a révélé son visage définitif en Christ. Cette foi guide le lecteur vers une écoute personnelle et
contemporaine ; elle se transforme en certitude que le Seigneur me parle a moi, aujourd’hui, a travers la page biblique.

Une telle lecture se produit dans un contexte de priére. Dei Verbum le souligne : « La priere doit aller de pair avec la
lecture de la sainte Ecriture, pour que s’établisse un dialogue entre Dieu et 'homme » (DV 25). Il s’agira ainsi de

commencer la lecture par une invocation du Saint-Esprit et de la conclure par une priere modelée par I'écoute de la
Parole.

Un critére important pour I'assimilation de la Parole de Dieu contenue dans les Ecritures est que la lecture tend a I'action,
a la pratique. L’Ecriture se comprend & mesure qu’on la vit, qu’on la met en pratique. Plus encore : I'expérience méme de
la vie (en bien ou en mal) peut aider a la compréhension de I'Ecriture. Jean Cassien a écrit : « Les divines Ecritures se
découvrent a nous plus clairement, et c’est leur caeur en quelque sorte et leur moelle qui nous sont manifestés lorsque
notre expérience, non seulement nous permet d'en prendre connaissance, mais fait que nous prévenons cette
connaissance elle-méme, et que le sens des mots ne nous est pas découvert par quelque explication, mais par
I'expérience vive que nous en avons faite » (Conférences X,11). La lectio divina produit un rapport de dialogue entre la
Bible et le lecteur qui débouche sur un échange vital entre la vie dont témoigne le texte biblique et la vie du lecteur
actuel.

5. Parole inspirée et inspirante

La force d’innovation et de réforme qui caractérise lattitude avec laquelle I'Eglise s’est consciemment placée sous
l'autorité pérenne de la Parole de Dieu, dans la position de la servante du Seigneur (cf. Lc 1,38), est liée au fait que
I'écoute de la Parole et I'accueil de I'Esprit sont indissociablement liés. Interpréter I'Ecriture dans le méme Esprit qui en a
guidé la mise par écrit signifie en effet faire revivre en soi cet Esprit. On ne comprend vraiment le texte bibliqgue que
lorsque l'action de I'Esprit qui se trouve a l'origine de sa rédaction est ressentie et renouvelée dans le lecteur qui
linterpréte, et avant tout dans la communauté ecclésiale, premiére destinataire de la tache d’interprétation des Ecritures.
De méme que l'action de I'Esprit fait de la parole biblique une parole par laquelle Dieu lui-méme se dit, de méme I'Esprit
suscite dans le destinataire humain la capacité de se dire devant la Parole. Le principe de la condescendance (
condescensio, synkatabasis) divine — que souligne tant Dei Verbum — c’est-a-dire le fait que Dieu se dise humblement a
travers le « langage des hommes » (DV 13), suscite la capacité, a son tour humble, de 'homme a se dire devant la Parole
de Dieu écoutée dans des paroles humaines : en effet si ce qu'un autre dit peut étre mesuré, ce qu'il dit de lui-méme ne

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



peut qu’'étre accueilli. En d’autres termes, la Parole de Dieu suscite la subjectivité de 'homme. De maniére analogue, le
témoignage que les chrétiens et les Eglises rendent & la Parole de Dieu, leur capacité a se dire devant la Parole de Dieu,
dans la compagnie des hommes, suscitera a son tour la liberté et la subjectivité des hommes a qui ils s’adressent.

Le dialogue que la Parole de Dieu contenue dans les Ecritures tend a instaurer avec le croyant devient dés lors dialogue
tissé quotidiennement par les chrétiens avec les hommes et les femmes, dans une pratique inspirée par « la douceur et le
respect » (1P 3,16). La Constitution Dei Verbum enseigne ainsi a faire 'unité entre la lecture de la Bible et la vie, entre
I'écoute de la Parole de Dieu et le témoignage des croyants dans I'histoire.

Enzo Bianchi, prieur de Bose

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



