Priere et evangeélisation

Imprimer

Imprimer
Bruxelles, Basiliqgue du Koekelberg, 3 novembre 2006

Rencontre européenne sur I'évangélisation Bruxelles-Toussaint 2006

Pour établir le rapport étroit qui existe entre la priére et I'évangélisation, je crois nécessaire de partir avant tout d'une
compréhension correcte de ce qu’est en vérité la priere. C'est donc surtout sur la priére que je veux méditer aujourd’hui
avec vous.

Car nous avons certes a apprendre toujours & nouveau a transmettre la bonne nouvelle de I'Evangile ; mais nous
devons, d’abord et plus encore, apprendre toujours mieux a prier. J'irais jusqu'a dire que notre priere elle-méme est
appelée étre évangélisée, pour gu’elle soit une réponse authentiquement chrétienne au Dieu qui nous parle.

La définition classique de la priere comme élévation de I'dme a Dieu apparait insuffisante aujourd’hui, notamment parce
que la pensée contemporaine semble allergique aux conceptions verticales et ascendantes disséminées dans toute la
spiritualité chrétienne. Si I'on est parvenu a se demander comment il est encore possible de prier aprés Auschwitz, c’est
précisément parce que I'on considére la priere comme I'explicitation d’'un désir humain qui a connu I'échec au milieu du
siécle dernier, et a manqué son accomplissement. On a alors conclu que Dieu est mort, sans se demander si ce ne sont
pas plutét les hommes qui sont morts par rapport a sa réalité. Or la présence de Dieu est donnée, et ce n'est pas a nous
de la fagconner ou de la rejoindre par nos efforts ; il ne nous appartient que d’accueillir sa venue épiphanique ou son
retrait caché. C’est vrai, « ce ne sont pas les morts qui louent le Seigneur » (Ps 115,17), comme le dit le psalmiste ; non
toutefois parce que les vivants ont le désir de Dieu, mais bien parce que notre Dieu est le Dieu des vivants : « Je suis le
Dieu d’Abraham, le Dieu d’'lsaac et le Dieu de Jacob. Il n'est pas le Dieu des morts, mais des vivants ! » (Mc 12,26-27).
Notre Dieu, le Dieu de la révélation biblique, est le sujet ; il est le Dieu vivant qui ne se tient pas au terme d’'un
raisonnement de notre part, il ne se trouve pas dans la logique de nos concepts, mais dans ses actions. C’est lui qui
établit, des le début, le dialogue avec nous ; c’est lui qui, de la Genese a I'Apocalypse, cherche, interroge, appelle
’homme lequel — face a cette révélation de Dieu dans I'histoire pour le salut et la libération des hommes — ré-agit dans la
foi a travers la bénédiction, la louange, I'action de gréces, la demande, I'adoration, c’est-a-dire a travers la priére qui
devient obéissance et s’exprime comme charité envers Dieu et envers les autres.

C’est en tenant compte de cette perspective que je voudrais tenter de situer la priere dans son cadre biblique, ou il
apparait toujours clairement qu’elle n'est pas une recherche de Dieu, mais une réponse, que ses formes sont des
accidents et que son but est la charité. La priére, en effet, est une ouverture a la communion de Dieu, donc a I'agape.
Ainsi, dans la priére, le « je » qui s’éléve a Dieu est définitivement décentré, au profit de cet agent, de ce sujet qu’est le
Dieu qui nous a aimés le premier et qui, en reversant son amour dans 'accueil que lui offre notre priére, le répand dans
le monde a travers nous, qui sommes appelés a aimer.

Dans cette optique, la priére chrétienne est alors avant tout écoute qui conduit a I'accueil d’'une présence, la présence
trinitaire. L'opération est simple, mais non pour autant facile ; elle est au contraire laborieuse et exige la capacité au
silence, a la sobriété, a la lutte anti-idolatre contre le temps. Ce n’est qu’ainsi que la priére pourra retrouver la source de
sa dimension évangélisatrice, de sa dimension de dialogue d’amour qui annonce la bonne nouvelle du Dieu ami des
hommes.

La priére chrétienne est avant tout écoute

Si la priere n’était que I'expression du désir humain, si elle était de I'ordre de la recherche de Dieu, alors elle se nourrirait
avant tout de paroles, elle voudrait seulement parler a Dieu ; mais si la priére est accueil d'une présence, comme dans la
révélation biblique, alors elle est avant tout écoute. Dieu parle : voila I'affirmation fondamentale qui traverse toute
I'Ecriture ; c’est la « grande vérité » sans laquelle nous ne pourrions avoir aucune relation personnelle avec Dieu. Par une
décision absolue, par une initiative libre, gratuitement, Dieu s’est adressé a nous pour entrer en relation avec nous, pour
instaurer avec nous un dialogue, une communion.

Dans le Deutéronome, cette réflexion profonde est mise dans la bouche de Moise : « Interroge donc les jours du début,
ceux d'avant toi, depuis le jour ou Dieu créa I'hnumanité sur la terre, interroge d'un bout & I'autre du monde : Est-il rien
arrivé d'aussi grand ? A-t-on rien entendu de pareil ? Est-il arrivé a un peuple d’entendre comme toi la voix de Dieu
parlant du milieu du feu, et de rester en vie ? » Oui, voila la grande vérité : Dieu se révéle comme Parole et fait d’'Israél le
peuple de I'’écoute, encore avant d’en faire le peuple de la foi, en lui révélant sa vocation permanente : appelé a écouter.
Ce n'est pas un hasard, la priere hébraique est rythmée par le Shema’ Israel, par l'appel « Ecoute, Israél »,
commandement répété a plusieurs reprises dans la loi, qui ne demande en revanche que rarement de parler a Dieu. Si
la priere de 'homme comme désir de Dieu présente un mouvement ascendant de paroles vers le ciel, I'écoute au
contraire est finalisée a une descente de la Parole de Dieu. Le vrai orant est celui qui écoute, qui préte l'oreille a Dieu

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#

comme Abraham. Pour cette raison, « I'écoute est préférable au sacrifice » (1S 15,22) ; I'écoute est préférable a tout autre
rapport entre ’homme et Dieu qui s’appuie sur le fragile fondement de l'initiative humaine.

Cette vérité est répétée de maniére admirable dans le prologue de la lettre aux Hébreux, qui se base sur 'affirmation
solennelle selon laquelle Dieu a parlé dans I'histoire jusqu’a nous parler dans son Fils (voir He 1,1-2), en Jésus Christ,
vers qui s’oriente le Shema’, I'écoute, comme le commande la voix de Dieu : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé. Ecoutez-le
I'» (Mc 9,7).

Ainsi la priére authentique se déploie la ou il y a I'écoute, lorsque nous sommes ameneés a reconnaitre une Présence : «
Parle, Seigneur, ton serviteur écoute » (1S 3,10). Cela constitue la premiére attitude dans la priére, une attitude que
nous sommes malheureusement tentés de retourner continuellement, en finissant par dire « Ecoute, Seigneur, ton
serviteur parle »... Oui, I'écoute est priére ; une primauté absolue revient a I'écoute, parce qu’elle reconnait l'initiative de
Dieu, le fait que Dieu est sujet de notre rencontre avec lui. L'écoute n’est pas passivité, mais réponse active, action par
excellence de la créature & I'égard de son Seigneur.

A Tinvitation que Dieu fait & Salomon de l'interroger et de lui poser des questions, le roi répond en demandant un lev
shomea’, un « cceur écoutant » ; et il plut a Dieu que Salomon ait fait cette requéte (voir 1R 3,9-10). Voila donc ce qui est
agréable au Seigneur, dans notre priére ; car I'écoute est la demande qui est engendrée par la Parole, par la volonté de
Dieu ; c’est la demande primordiale, la nécessité premiére. C'est I'impératif « Ecoute ! » qui constitue, comme Dieu lui-
méme l'atteste, le premier commandement, celui parmi tous les autres qui permet de connaitre et d’aimer le Seigneur,
Dieu unique, et d’aimer le prochain (voir Mc 12,29-31).

On trouve donc ici du mouvement de la priére chrétienne : de I'écoute a la connaissance de Dieu et a I'agape. On ne le
soulignera jamais assez : la ou il n'y a pas de primauté accordée a I'écoute de Dieu, la priere tend a devenir une activité
humaine, obligée de se nourrir d’'actes et de formules ou I'on cherche sa propre satisfaction et son assurance ; sans
écoute, la priere devient prétention de pouvoir et de domination, I'épiphanie d’une arrogance spirituelle, I'alibi pour notre
mise en pratique concréete de la volonté de Dieu, une discipline de concentration qui éliminerait les distractions, mais
sans conduire au Seigneur qui parle.

Du reste, les Evangiles — celui de Jean en particulier — nous rappellent que I'écoute est a la base des relations intra-
tinitaires elles-mémes : le Pére, le Fils et I'Esprit saint font de I'écoute réciproque l'attitude qui fonde leur communion
d’amour.

L'accueil d’'une Présence

L'écoute de la Parole de Dieu, gardée, conservée et méditée dans notre coeur, ne peut que nous indiquer une Présence,
la présence de Dieu, plus intime que ce que nous ne pouvons I'étre & nous-mémes. La priere, c’est alors découvrir notre
vérité la plus intime, a savoir que Dieu est présent en nous, mais non comme le fruit de notre priére, non comme le
résultat de notre désir — car sa présence est antérieure a nos efforts d'attention, sa présence nous précéde toujours.
Dieu nous est présent comme don et comme offre de Dieu lui-méme, & travers sa Parole. Tout I’Ancien Testament
témoigne d’une initiation a I'accueil de la présence de Dieu, a I'hospitalité de 'TEmmanuel (le Dieu-avec-nous) ; mais par
l'incarnation, la Parole s’est faite chair et a placé sa tente parmi nous. Ecouter la Parole signifie accueillir le Fils dans sa
présence de Seigneur et accepter qu'il vienne avec le Pére placer sa demeure en nous (voir Jn 14,23), par I'Esprit saint.
Ecouter le Fils ne signifie pas seulement entrer en Christd, demeurer en Christ, mais également devenir sa demeure,
c’est-a-dire avoir le Christ en nous (voir Rm 8,10 ; 2Co 13,5 ; Col 1,27). « Je vis, mais ce n’est plus moi, c’est Christ qui vit
en moi » (Gal 2,20) : cette exclamation n’est autre que la reconnaissance et I'accueil d'une Présence, c'est la foi
chrétienne engendrée par I'écoute et faite fondement de la priére. Pour cette raison, Paul invite les chrétiens a
s’examiner eux-mémes, pour vérifier s’ils sont dans la foi, dans I'adhésion, en se mettant a I'épreuve : « Ne reconnaissez-
vous pas que Jésus Christ est en vous ? » (2Co 13,5).

Nous sommes la au coeur du processus de la priere chrétienne, mystére de notre relation filiale avec Dieu, mystére de
notre communion personnelle avec le Fils Jésus Christ, mystére de notre consentement a I'Esprit saint qui intercede
pour nous par des gémissements ineffables. Découvrir la présence de Dieu signifie avant tout accepter que le sujet de la
priere, le véritable protagoniste, soit I'Esprit saint. C’est lui que nous avons recu et qui nous fait appeler « Abba, Pére »
(Rm 8,15), qui nous fait nous adresser a Dieu non seulement comme & un « tu », & une présence personnelle, mais
comme au Pére. Il demande que nous unissions notre soupir & son soupir inexprimable qui monte vers le Pére (voir Rm
8,26). C’est I'Esprit saint, source de vie qui nous est donnée, non pas hors de nous (intimior intimo meo !), mais en nous,
qui peut entamer un dialogue entre Dieu et nous. Grace a cette opération de I'Esprit saint, nous pouvons dire « tu » a
notre Dieu : « O Dieu, tu es mon Dieu » (Ps 63,2) ; alors Dieu devient un Dieu a qui nous pouvons parler et cesse d’'étre
un Dieu dont nous tentons de parler comme d'un tiers. « C'est lui mon Dieu » : voila le cri de Moise aux bords de la Mer
Rouge (Ex 15,2) ; il est celui qui, dans les Psaumes, est appelé Elohaj, « 6 mon Dieu ! » ; il est celui que les autres, qui ne
le reconnaissent pas, ne peuvent que nommer « le Dieu de... » : « Ou est-il, ton Dieu ? » (Ps 42,4).

Reconnaitre Dieu comme mon Dieu, m’adresser a lui en lui disant « tu » et « Abba, Pére », cela signifie donc m’apercevoir
gue Dieu habite en moi, en chacun de nous : il n’est pas extérieur mais intérieur ; il est autre mais il est pourtant en moi.
La priére est alors I'expérience spirituelle de la rencontre non avec celui qui est infiniment loi, mais qui est proche, voire
au « cceur de la vie », comme I'a écrit Dietrich Bonhoeffer. Par la venue du Verbe au milieu de nous, par le fait gu'il est
devenu homme, le « tu » divin nous habite et la priere n'est alors rien d’autre que notre consentement, notre adhésion a

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



cette vie dialogique, trinitaire, dont la source est en Dieu : au Pére, par le Christ, dans I'Esprit saint. Il s’agit de nous
approprier la priere du Christ, d’acquérir ses sentiments, de faire la volonté du Peére : voila la priere chrétienne, dans
laguelle I'Esprit nous pousse a étre toujours plus conformes au Fils, dans sa maniére d'étre tourné vers le Pére (voir Jn
1,1). Nous ne prions pas la Triunité de Dieu, mais nous prions bien plutot en elle, impliqués dans la communion de vie et
d’'amour qui est sa relation divine méme. Nous sommes inhabités par Dieu et nous sommes attirés a nous identifier au
Fils, jusqu’a devenir le Fils de Dieu, parce que le Christ est le « moi » de mon « moi », le « moi » authentique qui vit en moi,
a la place de mon « moi ». Voila le sens de l'intercession éternelle de Jésus glorifié : « Pére... gu'ils soient un. Comme toi,
Pére, tu es en moi et que je suis en toi, qu'ils soient un en nous eux aussi » (Jn 17,21). En effet, « celui qui adhére au
Seigneur est avec lui un seul esprit » (1Co 6,17), et cette affirmation va de pair avec celle de Gn 2,24, ou 'homme,
accueillant la présence de la femme, qui est son « tu », forme avec elle une seule chair.

La priére vise donc I'accueil d’'une présence découverte, recue, désirée, demandée : une présence parfois immense,
écrasante, comme le dit le psalmiste : « Tu me scrutes et me connais... tu surveilles ma route et mon gite, et tous mes
chemins te sont familiers... derriere et devant, tu me serres de pres... Ou m’en aller, pour étre loin de ton souffle ? Ou
m’enfuir, pour étre loin de ma face ? » (Ps 139, 1-7) ; une présence parfois infiniment silencieuse, jusqu’'a prendre le
visage, la forme de l'absence, de la présence cachée. Elle n’est jamais annexion de l'autre, mais respect de sa
différence et désir de le connaitre pour ce qu’il est. Méme dans le silence qui nous oblige a discerner l'altérité de I'Autre,
Dieu se révele Pere pour celui qui reconnait étre son enfant. Dans ce cas, le silence de la présence de Dieu n'apparait
pas comme indifférence, mais comme signe de sa gratuité et de sa liberté ; il est silence de patience et de pédagogie, ou
sa présence se distingue de mon désir, et ne se restreint pas aux images et aux idées que je me fais de lui. La présence
est ainsi réponse non pas a un désir inquiet et convoitant la consommation de I'objet, mais réponse a I'attente humble,
confiante, persévérante, de sa venue. La vraie rencontre en effet ne se réduit pas a un besoin de 'autre, mais elle va au-
dela du besoin, jusqu’a I'acceptation de I'Absence, jusqu’au renoncement comme forme de reconnaissance de I'Autre.
Dailleurs, pour atteindre la Présence, il est nécessaire de passer a travers I'absence ; et pour parvenir a la rencontre et
au dialogue, il est indispensable de vivre I'acceptation de la différence.

Méme notre écoute, qui nous prépare a la présence, est appelée a apprendre a écouter le silence de I'Autre, a
I'accepter, sans laisser place a la tentation de nous projeter dans nos paroles, mais en nous unissant plutét a la parole
méme de Jésus qui, dans I'Esprit saint, invoque et crie : « Abba, Pére ! »

Et le Pére, qui est toujours la, écoute dans le secret (voir Mt 6,4.6.18). Chaque jour, chaque heure, a chaque instant,
notre cri s’unit ainsi a celui de I'Esprit qui invoque : « Seigneur, viens ! » (voir Ap 22,17).

Ouverture a une communion

De I'écoute, a travers la découverte d’'une présence, nous passons, dans la priére, au dialogue, a la communion. Mais ici
précisément, la priere devient une activité délicate qui, s’enracinant dans le noyau le plus profond de notre étre, risque la
manipulation. La Parole est parvenue jusqu’a nous, elle passe a travers nous, en nous faisant prendre conscience de la
présence de Dieu en nous, mais elle doit nous faire passer au Pére. Si la vie est une adaptation a I'environnement, la
priere, qui est vie spirituelle en acte, est adaptation a notre environnement ultime, qui est la réalité de Dieu ou tout et
tous sont contenus. Dés lors, a cette étape de la priére chrétienne, la premiére chose nécessaire est de confesser notre
faiblesse... L’'exemple nous en est donné par le publicain de la parabole de I'Evangile, qui prie comme il est, se
présentant a Dieu tel qu'il est, et acceptant comme vérité sur soi ce que Dieu pense de lui (voir Lc 18,13). Non
seulement ses paroles peuvent nous servir de modéle, mais avant tout sa disposition intérieure. Seul celui qui est
capable d’'une attitude humble, pauvre mais bien réelle, peut se tenir devant Dieu en acceptant d'étre connu par Dieu
pour ce qu'il est en vérité. Du reste, nous nous connaissons nous-mémes de maniere imparfaite et ce qui compte est
gue nous soyons connus de Dieu (voir 1Co 13,12 ; Ga 4,9). De la découle alors notre confession : « Nous ne savons pas
gue demander pour prier comme il faut » ; nous ne connaissons pas méme pleinement nos soupirs, « mais I'Esprit lui-
méme intercede pour nous » (Rm 8,26).

Il s’agit alors de supplier, de demander I'Esprit saint : s'il se trouve que nous prions avec hos mots, les premiers que
nous puissions balbutier sont ceux qui appellent I'Esprit saint. La demande de I'Esprit saint est en effet prioritaire et
absolue par rapport a toutes les autres, car en elle tout est inclus : Jésus lui-méme nous as formellement assuré que
cette priére serait toujours exaucée par le Pére (voir Lc 11,13). Méme l'acte élémentaire de la foi est impossible sans
I'Esprit saint, car « personne ne peut dire : “Jésus est Seigneur”, si ce n'est par I'Esprit saint » (1Co 12,3). La communion
a la présence de Dieu se produit a travers le Saint-Esprit, et seul I'Esprit qui « sonde tout, méme les profondeurs de Dieu
» (1Co 2,10), peut faire surgir en nous des mots qui deviennent dialogue avec Dieu dans la louange, la reconnaissance,
la demande, l'intercession : ce sera I'Esprit en effet qui les suggérera, les guidera, les soutiendra comme des mots
capables d'atteindre Dieu. L’Esprit est toujours a I'ceuvre, comme le Pere et le Fils (voir Jn 5,17), et il vient en aide a
notre faiblesse. C'est la la réponse premiére et fondamentale que nos paroles offrent a I'écoute de la Parole, a la
perception de la Présence. La promesse de Dieu annoncée par Zacharie (voir Zc 12,10) s’est accomplie, et I'Esprit — qui
nous fait trouver grace et rend notre priére efficace — est répandu dans nos cceurs pour nous enseigner a prier.

Les manieres de prier et I'objet de notre priére sont étroitement liés entre eux, mais ils sont encore plus intimement unis,
I'un et I'autre, au don de I'Esprit qui, guidant notre priére, « atteste a notre esprit que nous sommes enfants de Dieu » (Rm
8,16). L’Esprit crie dans nos cceurs et suscite en nous la priére sous toutes ses formes ; il suscite nos requétes en toute
circonstance (voir Eph 6,18). Ainsi « nous offrons le culte selon I'Esprit de Dieu et tirons notre gloire du Christ Jésus, au

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



lieu de placer notre confiance dans la chair » (Ph 3,3).

Il ne s'agit pas de spiritualiser : la priere que nous a enseignée Jésus, le « Notre Pére » — canon, lex orandi de toute
priere chrétienne —, nous enseigne également a demander le pain quotidien nécessaire a notre existence. Il s’agit
toutefois d’entrer dans la logique de Jésus et du Pére, dans la logique de la communion avec celui qui aime fidélement
sans jamais défaillir. Alors, dans I'acceptation de cet amour, la priére trouve son télos : 'agape de Dieu, qui devient en
nous amour pour tous les hommes, con-passion, jusqu’a I'amour pour les ennemis. Le commandement de Jésus : « Priez
pour vos ennemis » (voir Lc 6,27-28) n'offre pas simplement une plus grande ampleur & notre priere, mais représente la
participation a I'amour de Dieu qui nous aime tous, pécheurs et ennemis de Dieu que nous sommes par nature (voir Rm
5,6-10), lui qui fait pleuvoir sa bénédiction sur les justes et sur les impies (voir Mt 5,45).

Nous découvrons ici que toutes nos formes de priére ne sont par conséquent que des accidents, y compris la liturgie et
les sacrements, et nous repoussons alors le vieil homme en nous, qui est toujours tenté — par ambition religieuse —
d’échanger les moyens et les efforts accomplis avec le but. Un moine qui connait bien la valeur de la priére et a appris a
en discerner le télos a écrit : « Quand je pense aux cing heures que je passe quotidiennement dans la priére, elles
m’apparaissent comme un immense tas de sable que je traine devant Dieu. Parfois, des pépites d'offrande authentique
font surface et seules ces pépites ont de l'importance. Elles apparaissent toutefois de maniére rigoureusement
imprévisible et il n'existe malheureusement aucune méthode pour les filtrer au préalable, afin de n’avoir qu'elles a
présenter, et d'éviter le labeur de trainer tout le tas de sable dans lequel elles se trouvent enfouies. Ainsi ce transport,
dans son impuissance et dans sa persévérance, reste un geste important a accomplir. Ce travail me sert, je I'espére, a
saisir toujours davantage mon étre dans ses profondeurs les plus reculées, de sorte a me permettre de devenir
globalement un étre qui, consciemment ou non, ne fait et ne veut rien d’autre que se tenir devant Dieu, en connaissant
son amour et en lui amenant tous les hommes qui lui sont proches. »

Priere et évangélisation

En conclusion de cette réflexion, nous pouvons affirmer en toute franchise qu’entre la priere et I'évangélisation, il y a
bien davantage qu’'une simple relation : en vérité I'évangélisation ne peut pas étre authentique si elle n'a pas la priére
comme source. Seul celui qui est lui-méme évangélisé peut évangéliser ; seul celui qui a écouté la parole de Dieu — et
nous avons vu que cette écoute est le fondement de la priere — peut la répandre. Mais ce n'est pas tout
I'évangélisation, qui nait de la priere comme écoute, doit aussi étre toujours accompagnée par la priere, comme
invocation de I'Esprit saint sur celui qui évangélise et sur ceux qui écoutent la bonne nouvelle de I'Evangile. Jésus lui
méme reste I'exemple de I'évangélisateur qui accompagne sa parole et ses actions par la priere adressée au Péere : en
veillant durant la nuit, en se retirant a I'écart, en précédant I'aurore (voir Lc 6,12 ; 9,18 ; 11,1 et passim).

C’est précisément en vue de la mission qu'il a demandé aux disciples de prier le « Pére de la moisson d’envoyer des
ouvriers dans sa moisson » (Mt 9,38), tout comme le fera I'apdtre Paul quand il demandera aux chrétiens de
Thessalonique : « Priez pour que la parole du Seigneur poursuive sa course et soit glorifiée comme elle I'est chez vous »
(2Th 3,1), et a ceux de Colosses : « Priez aussi pour nous : que Dieu ouvre une porte a notre prédication » (Col 4,3). Oui,
le service de la Parole et la priere sont étroitement liés (voir Ac 6,4), comme en témoigne la mission tout entiére de Paul,
dont I'ceuvre infatigable de messager de I'Evangile de Jésus Christ est rythmée par la priére : c’est dans la priére qu'il
demande que s’ouvrent les voies pour I'annonce (voir Rm 1,10) ; aux chrétiens, il demande de prier pour participer a sa
lutte dans la mission parmi les peuples (voir Rm 15,30) ; et dans la priere il loue Dieu et éléve son action de grace pour
I'évangélisation accomplie (voir 1Th 1,2 ; Col 1,3 ; Rm 16, 25-27 ; 1Co 1,4 ; Ph 1,3-11).

C’est vrai, celui qui évangélise n'a rien de propre a annoncer aux autres ! Comme l'avait compris avec sagesse
évangélique saint Dominique, il s’agit de transmettre ce que I'on a contemplé dans la priére. Contemplata tradere : ce
gue I'évangélisateur annonce, il I'a recu de Dieu ; et cette transmission de la Parole de vie ne peut se produire en vérité
gue dans la priére.

Enzo Bianc

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



