
Jürgen Moltmann: «L'Église n'existe qu'au 
singulier»
 

Imprimer 
Imprimer 

Du 25 au 28 octobre 2017, le théologien réformé Jürgen Moltmann (fécond auteur notamment de Théologie de 
l’espérance, Le Dieu crucifié, L’Église dans la force de l’Esprit…) était présent à Bose à l’occasion du séminaire « La 
Réforme dans une perspective œcuménique » organisé conjointement par l’Institut biblique théologique Saint-André de 
Moscou et par le Monastère de Bose. En marge de cette rencontre, nous avons interrogé le grand penseur de Tübingen, 
91 ans, sur le chemin vers l’unité entre les Églises.

Professeur Moltmann, l’œcuménisme pour vous n’est pas qu’une idée, mais une expérience active. On peut 
rappeler en particulier votre participation durant deux décennies aux travaux de la commission Foi & 
Constitution du Conseil œcuménique des Églises, de même que votre longue collaboration au sein du comité de 
direction de la revue Concilium. Sur la base de ces expériences, comment décririez-vous l’œcuménisme ? 
Quelle définition en donnez-vous ?

Il s’agit de l’unité visible de l’Église ! L’unité invisible a déjà été instituée, à travers la prière sacerdotale de Jésus : « Que 
tous soient un » (Jn 17,21). Je suis convaincu que Dieu a exaucé la prière du Christ : l’unité invisible est donc déjà 
réalisée. Pour cette raison je suis très tranquille et ne pousse pas pour l’unité visible : elle nous sera offerte un jour.

Vous parlez de l’unité de l’Église, et non de l’unité des Églises, ou des chrétiens.

Oui, l’unité de l’Église, car l’Eglise n’existe qu’au singulier. « Je crois l’Église une, sainte, catholique et apostolique » : c’est 
ce que nous affirmons dans le Symbole de Nicée. Les Églises locales sont une manifestation de cette Église une.

De même, les Églises confessionnelles doivent-elles alors être comprises comme des expressions diversifiées 
de cette unique Église, de l’Una Sancta ?

Certainement. Je me comprends moi-même comme un chrétien protestant catholique. En ce sens je suis en communion 
avec les chrétiens romains catholiques. Il s’agit d’une unité invisible, d’une unité dans l’Esprit. Nous avons une 
communion à travers le baptême, dans la reconnaissance du baptême administré dans les diverses Églises. La 
communion eucharistique doit encore venir, mais elle est proche. En réalité, selon moi, elle a déjà été affirmée dans la 
déclaration de Lima sur Baptême, eucharistie, ministère (1982) du Conseil œcuménique des Églises, mais également 
dans la Concorde de Leuenberg (1973), qui unit les Églises protestantes européennes et à laquelle des théologiens 
catholiques peuvent aussi souscrire. Un point toutefois reste ouvert : celui qui concerne le ministère, le service dans 
l’Église. Ce nœud aussi devrait pouvoir être défait.

Que manque-t-il pour y arriver ?

La patience et une foi ferme !

Vous suggérez de réaliser l’intercommunion, c’est-à-dire de partager la communion eucharistique, et de discuter 
seulement en un second temps des choses qui nous divisent ?

Oui, la communauté de foi apparaît lorsque les personnes entendent l’invitation du Christ : « Soyez réconciliés avec Dieu 
», et viennent ensemble à la table de l’autel où le Christ les attend. C’est le Christ qui invite et donne son propre corps et 
son propre sang : nous ne célébrons pas en notre nom propre, ni au nom d’un Église, mais au nom de Jésus Christ. Le 
Repas du Seigneur est inséparable de ce qui s’est produit sur la croix, au Golgotha. Là, catholiques, protestants, 
orthodoxes ne sont pas séparés : là les pécheurs sont pardonnés, les victimes retrouvent leurs droits, les affligés sont 
consolés et les désespérés trouvent une nouvelle espérance. Comment pouvons-nous maintenir les séparations les uns 
des autres si ensemble nous sommes réconciliés avec Dieu ? Ma proposition est alors qu’après avoir partagé la 
communion en commun, nous restions ensemble et que nous discutions de ce qui s’est produit dans l’eucharistie, de ce 
que nous y avons vécu. La compréhension vient après l’expérience. La pratique est première, la théologie seconde. Au 
fond, c’est comme dans la vie quotidienne : après avoir mangé et bu ensemble, on est plus détendu et disposé au 
dialogue…

Vous avez écrit que le concept de « diversité réconciliée » élaboré par les Église luthériennes est « le somnifère de 
l’œcuménisme ». Pouvez-vous nous expliquer ce que vous entendez par là ?

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2

https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//images/comunita/notizie/notizie_finestra_dialogo/17_11_18_moltmann.jpg
https://boseostuni.it//images/comunita/notizie/notizie_finestra_dialogo/17_11_18_moltmann.jpg
https://boseostuni.it//http://www.catho.org/9.php?d=e0
https://boseostuni.it//http://www.catho.org/9.php?d=e0
https://boseostuni.it//http://www.catho.org/9.php?d=e0
https://boseostuni.it//https://fr.wikisource.org/wiki/Concorde_de_Leuenberg
https://boseostuni.it//https://fr.wikisource.org/wiki/Concorde_de_Leuenberg
https://boseostuni.it//https://fr.wikisource.org/wiki/Concorde_de_Leuenberg


Dans l’« œcuménisme genevois », conduit par le Conseil œcuménique des Églises, nous avions insisté sur le 
renouvellement des Églises et l’unité de l’Église. La notion de « diversité réconciliée » provient de la Fédération 
luthérienne mondiale, laquelle ne prévoit plus le renouvellement des Églises. On finit par s’endormir, en admettant la 
diversité sans prendre en compte les changements, les réformes qui sont exigées en vue de la visibilité de l’unité. La 
maxime de l’œcuménisme qui m’a toujours convaincu affirme : « Plus nous nous approchons du Christ, plus nous nous 
approchons les uns des autres. » Et ce mouvement en avant, vers le Christ, n’est plus présent dans le concept de 
diversité réconciliée, parce que tout y demeure statique, le mouvement est exclu.

Quelle réforme dans l’Église est nécessaire aujourd’hui, cinq cents ans après le début de la Réforme 
protestante, pour concrétiser un tel renouvellement ?

La Réforme du XVIe siècle se proposait d’être une réforme de l’unique Église ; pour cette raison la Réforme est 
imparfaite et inaccomplie tant que durera la séparation entre les Église évangéliques et l’Église catholique.

Au XVIe siècle, ce sont surtout les interventions des pouvoirs politiques à avoir freiné cette réforme. 
Aujourd’hui encore, les facteurs politiques retardent ou empêchent le chemin vers l’unité. Que devrait dire ou 
répondre aujourd’hui une « réforme pour l’unité » à la communauté politique plus large ?

L’unité de l’Église, de toute Église, n’est pas une fin en soi, mais un ferment pour l’unité de tout le genre humain. Et cette 
humanité unifiée devrait savoir écouter le cri de la terre… Si nous ne pensons pas l’unité chrétienne dans l’horizon plus 
ample de l’unité du monde où nous vivons et du soin pour ce monde, nous tombons dans le piège de la religion civile, 
des nationalismes, de l’alliance avec le pouvoir, qui aujourd’hui encore – nous le voyons bien – font obstacle à l’unité 
entre les chrétiens. Chaque Église devrait manifester l’universalité du christianisme qui est présent dans chaque 
tradition, et montrer que cette catholicité est au service de l’humanité entière.

La complémentarité entre « unité » et « catholicité » devrait être davantage prise en considération ?

Quand on parle d’« unité », on a à l’esprit l’unité interne de l’Église. La notion de « catholicité » amène à reconnaître 
l’horizon extérieur. Or c’est le Royaume de Dieu qui est catholique. Et l’Église est une anticipation du Royaume de Dieu 
dans l’histoire de ce monde. La catholicité est une qualité dérivée pour l’Église. Pour cela, l’Église reconnaît Israël 
comme première anticipation du Royaume de Dieu et espère la rédemption d’Israël au moment où poindra la Royaume 
de Dieu. J’invite ainsi à une réforme de l’espérance, où les Églises ne s’identifient pas avec le Royaume, ni le 
reconnaissent dans les pouvoirs mondains, mais ensemble entre elles et avec le peuple de la première alliance espèrent 
et attendent la venue du Christ.

Dans votre travail théologique, vous vous référez volontiers à la « périchorèse » des trois personnes de la Trinité. 
Cette idée de la communion relationnelle entre le Père, le Fils et l’Esprit saint peut-elle aussi s’appliquer à la 
communion entre les Églises ?

L’unité de la Trinité est le fondement pour l’unité de l’Église. Cyprien l’avait déjà reconnu au IIe siècle. Cela implique que 
l’on reconnaisse la Trinité comme une Trinité sociale, et non comme une Trinité psychologique. L’Église, la communion 
des croyants est l’image de la Trinité. Un théologien russe a affirmé : « La Trinité est notre programme social. » Je 
considère que c’est correct : en effet, la pleine unité du Dieu trine est l’archétype de la communion de la création. Non 
seulement des humains, mais aussi de la communion de tout le créé.

Revenant à la collaboration que vous avez eue durant de longues décennies avec des chrétiens de différentes 
confessions, pouvez-vous nous dire ce qu’elle vous a enseigné ?

Cela m’a infiniment enrichi. J’ai reconnu une communion dans l’Esprit saint ou en Christ avec toutes les Églises, tant 
dans l’orthodoxie que dans le monde catholique, mais aussi dans les Églises pentecôtistes. J’ai trouvé dans toutes les 
Églises l’opposition entre traditionnalistes et innovation, renouvellement. Il y a des fondamentalistes dans les Églises 
protestantes, des traditionnalistes dans l’Église catholique ; les Églises pentecôtistes connaissent le contraste entre ceux 
qui trouvent inspiration dans la foi et ceux qui poussent pour la mission. Les controverses aujourd’hui ne se déroulent 
plus le long des frontières confessionnelles. Les positions théologiques divergentes n’ont désormais que rarement 
quelque chose en commun avec ces frontières. Mais avec une nouvelle théologie peuvent aussi naître de nouvelles 
formes de communion.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


