Jirgen Moltmann: «L'Eglise n'existe qu'au
singulier»

Imprimer

Imprimer
Du 25 au 28 octobre 2017, le théologien réformé Jirgen Moltmann (fécond auteur notamment de Théologie de

I'espérance, Le Dieu crucifié, L'Eglise dans la force de I'Esprit...) était présent a Bose a l'occasion du séminaire « La
Réforme dans une perspective cecuménique » organisé conjointement par I'Institut biblique théologique Saint-André de
Moscou et par le Monastére de Bose. En marge de cette rencontre, nous avons interrogé le grand penseur de Tlbingen,
91 ans, sur le chemin vers l'unité entre les Eglises.

Professeur Moltmann, I'cecuménisme pour vous n’est pas qu’une idée, mais une expérience active. On peut
rappeler en particulier votre participation durant deux décennies aux travaux de la commission Foi &
Constitution du Conseil cecuménique des Eglises, de méme que votre longue collaboration au sein du comité de
direction de la revue Concilium. Sur la base de ces expériences, comment décririez-vous I'cecuménisme ?
Quelle définition en donnez-vous ?

Il s’agit de l'unité visible de I'Eglise ! L'unité invisible a déja été instituée, a travers la priére sacerdotale de Jésus : « Que
tous soient un » (Jn 17,21). Je suis convaincu que Dieu a exaucé la priére du Christ: l'unité invisible est donc déja
réalisée. Pour cette raison je suis trés tranquille et ne pousse pas pour l'unité visible : elle nous sera offerte un jour.

Vous parlez de I'unité de I'Eglise, et non de I'unité des Eglises, ou des chrétiens.

Oui, I'unité de I'Eglise, car I'Eglise n’existe qu’au singulier. « Je crois I'Eglise une, sainte, catholique et apostolique » : c’est
ce que nous affirmons dans le Symbole de Nicée. Les Eglises locales sont une manifestation de cette Eglise une.

De méme, les Eglises confessionnelles doivent-elles alors étre comprises comme des expressions diversifiées
de cette unique Eglise, de I'Una Sancta ?

Certainement. Je me comprends moi-méme comme un chrétien protestant catholique. En ce sens je suis en communion
avec les chrétiens romains catholiques. Il s'agit d’'une unité invisible, d’'une unité dans I'Esprit. Nous avons une
communion & travers le baptéme, dans la reconnaissance du baptéme administré dans les diverses Eglises. La
communion eucharistique doit encore venir, mais elle est proche. En réalité, selon moi, elle a déja été affirmée dans la
déclaration de Lima sur Baptéme, eucharistie, ministére (1982) du Conseil cecuménique des Eglises, mais également
dans la Concorde de Leuenberg (1973), qui unit les Eglises protestantes européennes et a laquelle des théologiens
catholiqgues peuvent aussi souscrire. Un point toutefois reste ouvert: celui qui concerne le ministére, le service dans
I'Eglise. Ce nceud aussi devrait pouvoir étre défait.

Que manque-t-il pour y arriver ?
La patience et une foi ferme !

Vous suggérez de réaliser I'intercommunion, c’est-a-dire de partager la communion eucharistique, et de discuter
seulement en un second temps des choses qui nous divisent ?

Oui, la communauté de foi apparait lorsque les personnes entendent I'invitation du Christ : « Soyez réconciliés avec Dieu
», et viennent ensemble a la table de I'autel ou le Christ les attend. C’est le Christ qui invite et donne son propre corps et
son propre sang : nous ne célébrons pas en notre nom propre, ni au nom d'un Eglise, mais au nom de Jésus Christ. Le
Repas du Seigneur est inséparable de ce qui s’est produit sur la croix, au Golgotha. La, catholiques, protestants,
orthodoxes ne sont pas séparés : la les pécheurs sont pardonnés, les victimes retrouvent leurs droits, les affligés sont
consolés et les désespérés trouvent une nouvelle espérance. Comment pouvons-nous maintenir les séparations les uns
des autres si ensemble nous sommes réconciliés avec Dieu ? Ma proposition est alors qu'aprés avoir partagé la
communion en commun, nous restions ensemble et que nous discutions de ce qui s’est produit dans I'eucharistie, de ce
gue nous y avons vécu. La compréhension vient aprés I'expérience. La pratique est premiere, la théologie seconde. Au
fond, c’est comme dans la vie quotidienne : aprés avoir mangé et bu ensemble, on est plus détendu et disposé au
dialogue...

Vous avez écrit que le concept de « diversité réconciliée » élaboré par les Eglise luthériennes est « le somnifére de
I'cecuménisme ». Pouvez-vous nous expliquer ce que vous entendez par la ?

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//#
https://boseostuni.it//images/comunita/notizie/notizie_finestra_dialogo/17_11_18_moltmann.jpg
https://boseostuni.it//images/comunita/notizie/notizie_finestra_dialogo/17_11_18_moltmann.jpg
https://boseostuni.it//http://www.catho.org/9.php?d=e0
https://boseostuni.it//http://www.catho.org/9.php?d=e0
https://boseostuni.it//http://www.catho.org/9.php?d=e0
https://boseostuni.it//https://fr.wikisource.org/wiki/Concorde_de_Leuenberg
https://boseostuni.it//https://fr.wikisource.org/wiki/Concorde_de_Leuenberg
https://boseostuni.it//https://fr.wikisource.org/wiki/Concorde_de_Leuenberg

Dans I'« cecuménisme genevois », conduit par le Conseil cecuménique des Eglises, nous avions insisté sur le
renouvellement des Eglises et l'unité de I'Eglise. La notion de « diversité réconciliée » provient de la Fédération
luthérienne mondiale, laquelle ne prévoit plus le renouvellement des Eglises. On finit par s’endormir, en admettant la

diversité sans prendre en compte les changements, les réformes qui sont exigées en vue de la visibilité de l'unité. La

maxime de I'cecuménisme qui m’'a toujours convaincu affirme : « Plus nous nous approchons du Christ, plus nous nous
approchons les uns des autres. » Et ce mouvement en avant, vers le Christ, n'est plus présent dans le concept de

diversité réconciliée, parce que tout y demeure statique, le mouvement est exclu.

Quelle réforme dans I'Eglise est nécessaire aujourd’hui, cinq cents ans aprés le début de la Réforme
protestante, pour concrétiser un tel renouvellement ?

La Réforme du XVle siécle se proposait d'étre une réforme de l'unique Eglise ; pour cette raison la Réforme est
imparfaite et inaccomplie tant que durera la séparation entre les Eglise évangéliques et I'Eglise catholique.

Au XVle siécle, ce sont surtout les interventions des pouvoirs politiques a avoir freiné cette réforme.
Aujourd’hui encore, les facteurs politiques retardent ou empéchent le chemin vers I'unité. Que devrait dire ou
répondre aujourd’hui une « réforme pour I'unité » a la communauté politique plus large ?

L'unité de I'Eglise, de toute Eglise, n’est pas une fin en soi, mais un ferment pour I'unité de tout le genre humain. Et cette
humanité unifiée devrait savoir écouter le cri de la terre... Si nous ne pensons pas l'unité chrétienne dans I'horizon plus
ample de l'unité du monde ou nous vivons et du soin pour ce monde, nous tombons dans le piege de la religion civile,
des nationalismes, de l'alliance avec le pouvoir, qui aujourd’hui encore — nous le voyons bien — font obstacle a l'unité
entre les chrétiens. Chaque Eglise devrait manifester I'universalité du christianisme qui est présent dans chaque
tradition, et montrer que cette catholicité est au service de I'humanité entiére.

La complémentarité entre « unité » et « catholicité » devrait étre davantage prise en considération ?

Quand on parle d’« unité », on a a l'esprit I'unité interne de I'Eglise. La notion de « catholicité » améne a reconnaitre
I'horizon extérieur. Or c’est le Royaume de Dieu qui est catholique. Et I'Eglise est une anticipation du Royaume de Dieu
dans I'histoire de ce monde. La catholicité est une qualité dérivée pour I'Eglise. Pour cela, 'Eglise reconnait Israél
comme premiere anticipation du Royaume de Dieu et espeére la rédemption d’'Israél au moment ou poindra la Royaume
de Dieu. Jinvite ainsi & une réforme de I'espérance, ol les Eglises ne s'identifient pas avec le Royaume, ni le
reconnaissent dans les pouvoirs mondains, mais ensemble entre elles et avec le peuple de la premiére alliance espérent
et attendent la venue du Christ.

Dans votre travail théologique, vous vous référez volontiers a la « périchorése » des trois personnes de la Trinité.
Cette idée de la communion relationnelle entre le Pére, le Fils et I'Esprit saint peut-elle aussi s’appliquer a la
communion entre les Eglises ?

L'unité de la Trinité est le fondement pour l'unité de I'Eglise. Cyprien I'avait déja reconnu au lle siécle. Cela implique que
I'on reconnaisse la Trinité comme une Trinité sociale, et non comme une Trinité psychologique. L’Eglise, la communion
des croyants est I'image de la Trinité. Un théologien russe a affirmé: « La Trinité est notre programme social. » Je
considére que c'est correct : en effet, la pleine unité du Dieu trine est I'archétype de la communion de la création. Non
seulement des humains, mais aussi de la communion de tout le créé.

Revenant & la collaboration que vous avez eue durant de longues décennies avec des chrétiens de différentes
confessions, pouvez-vous nous dire ce qu’elle vous a enseigné ?

Cela m’a infiniment enrichi. J’ai reconnu une communion dans I'Esprit saint ou en Christ avec toutes les Eglises, tant
dans l'orthodoxie que dans le monde catholique, mais aussi dans les Eglises pentecdtistes. J'ai trouvé dans toutes les
Eglises I'opposition entre traditionnalistes et innovation, renouvellement. Il y a des fondamentalistes dans les Eglises
protestantes, des traditionnalistes dans I'Eglise catholique ; les Eglises pentecdtistes connaissent le contraste entre ceux
qui trouvent inspiration dans la foi et ceux qui poussent pour la mission. Les controverses aujourd’hui ne se déroulent
plus le long des frontieres confessionnelles. Les positions théologiques divergentes n'ont désormais que rarement
guelque chose en commun avec ces frontieres. Mais avec une nouvelle théologie peuvent aussi naitre de nouvelles
formes de communion.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



